

1

# *چ*دید سنڌي ناول جو تھڑیو

# هوش محمد يٽي

سقلتا

**پبلیکشن حیدرآباد** 

<u>ڊجيٽل ايڊيشن</u> 2025 ع

سنڌ سلامت كتاب گهر

2

#### سے حق ۽ واسطا اداري وٽ محفوظ

**ڪتاب جو نالو : جديد سنڌي ناول جو تجزيو** 

: ادبى تنقيد/تحقيق

ليكك/محقق : هوش محمد ڀٽي

كمپوزنگ : سقلتا كمپوزرس ۽ پرنترس تائيتل ڊزائين : پركاش كرماڻي

سال/ ڇايو : 2024ع پهريون/ فيبروري

سقلتا يبليكيشن، حيدر آباد ڇيائيندڙ

كتاب نمبر :

رابطو 03333788478

ایمیل safalta.mag@gmail.com :

# دِجِينِل ايدِيشن: سنڌ سلامت ڪتاب گهر sindhsalamat.com

2025ع

Jadeed Sindhi Novel Jo Tajzio (Critical Analysis) By: Hosh Muhammad Bhatti

Email hosh6292@yahoo.com

Year: 2024

Published by: Saphalta Publication Hyderabad

ISBN: 978-627-7627-35-5

قیمت 900 روپیا

اریٹا

سياسي سماچي، تاريعي ۽ ادبي نقاد

پروڤيسر ڊاڪٽر عُڦور ميمڻ چي ٽالي...

هوش محمد ڀِٽي

# سندسلامت ياران

سنڌ سلامت كتاب گهر ياران نامياري كماڻيكار ۽ ناول نگار هوش محمد يتيءَ جي لکيل ادبي تنقيد تي مشتمل كتاب "جديد سنڌي ناول جو تجزيو" اوهان اڳيان پيش آهي.

هوش محمد يتي هڪ نفسياتي ماهر جيان سنڌي ادب جي فڪري يهلو تي چڱي دسترس رکي ٿو. هن ڪتاب ۾ مختلف ليکڪن جي ناولن تي سندس تنقيدي ۽ تفصيلي جائزا ڏنل آهن. هوش پٽيءَ هن كتاب ۾ 28 سنڌي ناولن سميت هڪ اردو ۽ ترجمو ٿيل ناولن کي تجزيم ، هيٺ آندو آهي, ير ان کي به سنڌي ناول جي پڙهت جي تسلسل واري شاهوكاري ۾ شمار كبو. هوش محمد يتي جو هيءُ كتاب سنڌي ناول بابت هڪ ريڊنگ ڊسڪورس آهي. جنهن ۾ هن سنڌي ناول ۾ موجود تحليل نفسيءَ جهڙن محركن ۽ سريئلزم جهڙين اظهار جي ادبي ٽيڪنيس سان سنڌي ناول جي اوک ڊوک ڪئي آهي. هي كتاب 2024ع ۾ سڦلتا پبليكيشن حيدرآباد پاران ڇپايو ويو

آهي. ٿورائتا آهيون هوش محمد يٽيءَ جا جنهن هي ڪتاب سنڌ سلامت كتاب گهر مرايلود كرط جي اجازت ڏني.

# محمد سليمان وسائ



مینیجنگ ایدیتر (اعزازی) سنڌ سلامت داٽ ڪام sulemanwassan@gmail.com sindhsalamat.com books.sindhsalamat.com

#### سٽاءُ

■ ہاکر خادم بالادي 09

12 كٽ نہ لڳين ڪڏهن...

# سنڌي ناول

■ مسافتون یا د جون... کوتا ناول صفحو\_25

■ مهذب وحشی جدید استعارو صفحو\_33

47\_میرا ما ٹھو جی اوک دوک\_ صفحو\_47

■ ڪروڌ ۾ وتل خوبصورت تخليق صفحو\_59

■ سنڌي ٻاراڻي ادب ۾ ناول نويسي صفحو\_70

■ غلام نبى مغل جا ناول\_ موضوع ۽ مقصديت صفحو\_78

■ سنڌي معاشري جي رومانوي ناولن جو تسلسل صفحو\_97

■ ڳالهيون ڳجه اندر جون يار ناول صفحو\_102

■ خيال ۽ سوال جي رڻ ۾ ڦاٿل ماڻهو صفحو\_118

■ دنيا دم درياءُ جي آلوچنا صفحو\_128

■ رياستي ڏاڍ جي سورن جو داستان صفحو 140

■ سنڌي ٻوليءَ جو پهريون سرئيلسٽڪ ناول \_ صفحو\_146

■ اشتياق انصاري جو ناول اوڏ مٽيءَ جا ڪوڏ صفحو\_157

■ امداد كانهيي جي ناول آگم پريت تي نظر صفحو\_167

■ عشق تمام بره تمام تي فكري تنقيد صفحو\_173

- كووډ 19 تي تنقيد صفحو\_194
- ناڪامي ماڻهو کي ولي ڪريو ڇڏي صفحو\_207
- جواب جي ڳولا ۾ ڪبوتر صفحو 219
- يريتم هڪ جامد ڪردار صفحو 228
- رسول ميمڻ جا ناول
- قرتىءَ جى يويتر دىءُ
- ڊينڊروفائل ناول وڻ صفحو 253
- هائييرسومنيا ناول صفحو 255

# پرڏيھي ناول

- شعور جي بيماريءَ ۾ ورتل ناول نگار صفحو\_260
- تاراس بلبا ناول جو سٺو سنڌي ترجمو صفحو 266
- آئن استائن جي زندگي ۾ ملندڙ سبق صفحو\_270
- **■** جرمن ناول \_ داستان غم \_ صفحو \_ 274
- دوستوئيفكسي جي اڇين راتين جي روئيداد صفحو



آئون ذاتي طور انهن سڀني ليکڪن ۽ ڇاپ ڪارن جو ٿورائتو آهيان جن جي ڪتابن مان سڌي يا اڻ سڌي طرح، حوالي جي صورت ۾، مون ڪو مواد ورتو آهي.

ليکڪ

# پہ اکر

سنڌي ناول جو فڪشن وارو تناظر سنڌي ناول جي متن جي ڪليت ۔ سنڌي ناول جي نفسياتي مابعد نفسياتي, شعوري, داخلي, رومانوي وجودي, احساساتي ڌارائن جو حسيتي انڪشاف

سنڌي ناول جا اهي متني محرڪات نون لساني رشتن سان معني انگيزي وارو تنوع، اهو سڀ ڪجهه هڪ امڪان جي صورت ۾ موجود آهي. سنڌي ناول کي جيئن جيئن علمي پڙهتون ميسر ٿينديون وينديون، سنڌي ناول پنهنجي ٻولي اسلوب ٽيڪنيڪس سميت نير تو جا نوان رستا ڳوليندو ويندو.

سنڌي ناول جو ريڊنگ ڊسڪورس جيئن جيئن جديد علمي نفسياتي لساني مباحثن وارو ٿيندو ويندو. سنڌي ناول پنهنجي اندر جو جوهر اظهاريندو ويندو ڇو ته معنا جي جڙت هينئر مسلسل عمل آهي، اهو طئه شده نقطو ناهي رهيو. ان ڪري سنڌي ناول ۾ ڪيترائي ادبي صورتحال جا امڪان الح ڏٺل تصوراتي وسعتون پنهنجي مظهريت جون منتظر آهن.

هن وقت سنڌي ناول کي هڪ مٿين محرڪن تي آڌاريل ريڊنگ ڊسڪورس جي اشد ضروت آهي. ان سلسلي ۾ اسان جو پيارو دوست هوش محمد ڀٽي سنڌي ناول جي پڙهت جو مڪالمو کڻي "جديد سنڌي ناول جو تجزيو" (سنڌي ناول جي اوک ڊوک) سان ظاهر ٿيو آهي.

هن ڪتاب ۾ هن سنڌي ناول سميت هڪ اردو ۽ ترجمو ٿيل ناولن کي پڻ تجزيي هيٺ آندو آهي، پر ان کي به سنڌي ناول جي پڙهت جي تسلسل واري شاهوڪاري ۾ شمار ڪبو.

هوش محمد ڀٽي جو هيءُ ڪتاب سنڌي ناول بابت هڪ ريڊنگ ڊسڪورس ضرور آهي. جنهن ۾ هن سنڌي ناول ۾ موجود تحليل نفسيءَ جهڙن محرڪن ۽ سريئلزم جهڙين اظهار جي ادبي ٽيڪنيس سان سنڌي ناول جي اوک ڊوک ڪئي آهي.

هن ڪتاب جي تنقيدي اهميت ضرور آهي، ڇو ته موجود وقت ۾ سنڌي ناول تي تجزياتي مواد ته گهڻو ملي ٿو پر تنقيدي مواد نه هجڻ جي برابر آهي. ان سلسلي ۾ هي ڪتاب سنڌي ناول تي هڪ انتقادي اڳيرائي ضرور آهي.

هي ڪتاب سنڌي ناول جي ريڊر، سنڌي ناول جي نقاد کي سنڌي ناول بابت ڪا جوڳي راءِ رکڻ بابت به مددگار ٿي سگهي ٿو. سنڌي ناول بابت پڙهت جو هي مڪالمو ريڊنگ ڊسڪورس علمي ضرور آهي. اڃان به سنڌي ناول جي ريڊنگ ڊسڪورس کي گهڻ رخي ڪرڻ جي ضرورت محسوس ٿئي ٿي. پر پوءِ به سنڌي ناول کي تنقيدي ادب ۾ ڪجه نئون زاويو ملڻ تي ليکڪ جي هن "اوک ڊوک" جي آجيان ڪجي ٿي.

خادم بالادي مورو

ناول لکڻ ڏاڍو ڏکيو ڪم آهي. ائين به آهي ته هي ناول جو دؤر آهي. سموري دنيا ۾ ناول جو ٻول بالا لڳو پيو آهي.

هوش محمد ڀٽيءَ هڪ طرف ناول لکڻ جو ڏکيو ڪم ڪيو آهي ته ٻي طرف ناول متعلق هي اڀياسي قسم جو ڪم ڪري، هڪ ٻي سنجيده وک کنئين آهي. پاڻ وٽ تنقيدي ڪم جو مقدار به گهڻو ڪونه آهي. اهڙي صورتحال ۾ جديد سنڌي ناول جي موضوعن، فن ۽ تجربن متعلق، هوش محمد ڀٽيءَ جا هي ليک يقينن اهميت لهڻن.

هوش محمد ڀٽيءَ مختلف ليکڪن جي, مختلف وقتن ۾, مختلف موضوعن تي لکيل ناولن کي پنهنجي اڀياسي اک ۾ آڻي, جديد سنڌي ناول کي پرکڻ جي پنڌ ۾ اهم وک کنئين آهي. سندس هي ڪتاب جديد سنڌي ناول جي وڌيڪ اؤک ڊؤک واري سفر ۾ هڪ قسم جو بنياد فراهم ڪرڻ وارو ڪم به ڪندو.

تنقيد ذميواريءَ وارو ڪم هوندو آهي. هن ڪم ۾ ليکڪ جي جذباتيت سندس مؤقف کي ڌڪي به وجهندي آهي. هوش محمد ڀتي اهڙي ڪنهن به جذباتيت جي ور نبي ٿو چڙهي. اها سندس سليقي ۽ سمجهداريءَ جي نشاني آهي. هنن لکڻين جي حوالي سان ڪي اختلاف به ضرور سامهون ايندا، ۽ مان سمجهان ٿو ته اهي ئي هن ڪم جي سقلتا جو سبب بڻجندا.

# امراقبال

# ڪٽ نہ لڳين ڪڏهين٠٠٠٠

لينن ۽ ان جي زال ڪرويسڪيا شاديءَ کان يوءِ ٻيڙيءَ ۾ سير كرى رهيا هئا ته ڳالهيون كندي لينن چيو. "نٽ هئمسن جو بک ناول مون کي ڏاڍو وڻندو آهي." ان تي ڪرويسڪيا چيو "ير نٽ هئمسن ته كيترائي ناول لكيا آهن, توكي فقط "بك" ڇو وڻندو آهي؟" جنهن تي لينن چڙي جواب ڏنو "ائين ڇو آهي تہ توکي نٽ هئمسن جا ٻيا سڀ ناول ولندا آهن. رڳوبک ئي نه ولندو آهي؟"

متى ڳالهہ مون ان لاءِ لکي تہ سنڌي اديبن کي بہ دنيا جي سيني بولين جا سب ناول وڻندا آهن, عجيب وغريب ڪهاڻين وارا بنا چس وارا ناول به يڙهي ويندا آهن ير سنڌي ناول يڙهڻ لاءِ کڻندا آهن ته ڪا چڱائي جي اميد انهن مان نہ ٿي رکي سگھجي, پوءِ اچي ڇتي ڪوري واري ڊيگه ڪندا. آئون چوندو آهيان ته سنڌي ناول ۾ جاندار موضوع آهن, کهاڻي به ڪمال جي رکن ٿا ير انهن کي گهڻ رخي نظر ۽ زاويي جي ضرورت آهي. تنقيد نوان زاويا ۽ نئين راهہ متعين ڪرڻ آهي. پر هتى سنڌي ناول تي فارمولا تنقيد تحت نقط چيني ٿي رهي آهي. سنڌي ناول جيتروبه لكيو ويندوان سان انهيء مرجان اينديء نوان رجحان ييدا ٿيندا. پر هتي ناول لکڻ تي به عجيب قسم جي هاءِ گهوڙا ڪئي ٿي وڃي. محمد اسماعيل عرسالي موجب: "جهڙي طرح گندي شعر لکڻ كري ادب كي گندو كيو وڃي ٿو ساڳيءَ طرح گنديءَ ناول نويسيءَ مان به ادب کی گھٹو دوکو رسی ٿو. " (1)

گندي شاعريءَ کي اڄ تائين ڪوئي ياد نہ ٿو ڪري, گنديءَ مان مراد غير معياري آهي. ائين غيرمعياري ناولن کي به كوئي ياد كو نه كندو ۽ اهي ليكي ۾ ئي نہ ايندا. منهنجي اها راءِ آهي ته گندو ناول ان كري ٿو ماركيٽ اچي ڇو ته ان جا ايڊيٽر ناهن, جيكڏهن ايڊيٽر هجن ته ناول گھڻا پاليش ٿي وڃن, سنورجي ۽ بهتر ٿي اچن. ان سان انهن جو معيار به وڌندو.

سنڌي ناول ۾ ايڊيٽنگ جا تمام وڏا بلانڊرس/گهيلا آهن. وڏا وڏا ناول نگار سالن پڄاڻان ناول ڇپائي مارڪيٽ ۾ آڻن ٿا پر انهن ۾ هڪ ئى كردار به به ناول هجر كري يڙهندڙ وائڙو ٿي وڃي ٿو ته هي ڇا ماجرا آهي. اهِڙو مثال "بي رنگ" ناول ۾ بہ آهي تہ هائيرسومنيا ۾ "کيس ۽ سندس" ايترا دفعا لكيل آهي جو ائين ٿو لڳي رڳو ناول انهن ئي لفظن سان پريوويو آهي.

جيڪي بہ سنڌي ناول مارڪيٽ ۾ اچي رهيا آهن اهي موبائيل تي كميوز كري, كمييوتر تي لاهي سدو ڇيائي جي لاءِ موكليا وڃن ٿا. جڏهن ته انهن جي ايڊيٽنگ وارو مرحلو طئي نه ٿو ڪيو وڃي. جنهن سان پڙهندڙ پوڳي ٿو. تازو "ڪتاب دشمن ناول" آيو. اهو سجو ناول بہ مون کي موبائيل تي لکيل لڳو ۽ ناول ۾ رڳو ڪاما آهن, مڪالمن کي واڪ جي نشانين ۾ نه لکيو ويو آهي. ضروري جاين تي بيهڪ جي نشانين جي کوٽ آهي. مطلب ته ان ۾ ايڊيٽنگ جا انيڪ سارا مسئلا هئا.

سنڌي ناول ۾ ڪر دار نگاري به هڪ وڏو معاملو رهيو آهي. اڪثر نڌي ناولن جا مک ڪرداريا تہ ليکڪ هوندو آهي يا ادب دوست. پر

تمام ٿورڙا سنڌي ناول آهن جن جا مک ڪردار رائيٽر ناهن. ضروري كونهى ته هر ناول جو مک كردار رائيتر هجى. سڀ كردار هك جهڙي ٻوليءَ, لهجو ۽ سوچ رکندڙ آهن. جنهن سان بہ ناول جي سونهن متاثر ٿئي ٿي.

محمد اسماعيل عرسائي مطابق: "هك ئي ۾ ساڳيو ئي ڪردار متضاد عادتن وارو نه هوندو آهي. ڇاڪاڻ جو ڪو به انسان يڪ وقت ايماندار ۽ بي ايمان, ظالم ۽ همدرد ٿي نہ ٿو سگهي. "(2)

عرساڻي صاحب جي ان ڳالهہ وارو معاملو بہ اڄوڪي جديد دؤر جي سنڌي ناول سان وڌيڪ آهي, عادت ڪا هڪ ٿي سگهي ٿي. جئين عرسالي جي حوالي ۾ آهي به به مخالف عادتون نه هونديون آهن.

آءُ سمجهان ٿو جيڪڏهن ايڊيٽر ڏسي ته اهو نقص به سنڌي ناول مان نڪري ويندو.

سنڌي ۾ ناول جا تمام سٺا ايڊيٽر س آهن جيئن: اڪبر لغاري علي آڪاش مينر چانڊيو ڪليم بٽ, عظيم رونجهو اظهر نوناري, ممتاز بخاري، ثقلین دادن لاشاري، نور نبي راهوجو، نور جوليجو، ننگر چنو، امر لغاري خليق بگهيو راقم الحروف ۽ ٻيا جيڪي دلچسپي وٺن ته سنڌي ناول جي ايڊيٽنگ جا اهم ترين مسئلا ختم ٿي سگهن ٿا جهڙوك: گرامر, بيهك جون نشانيون, مكالما, سيرنگاري, گهاڙيٽا, جزئيات نگاري زمان مكان.

سيرت نگاري جي باري ۾ محمد اسماعيل عرساڻي لکي ٿو ته: "سيرت نگاريءَ جا بہ طريقا آهن: پهريون اداكارن جي گفتگو مان ظاهر كرط بيو: مصنف جي قلم مان." (3)

سنڌي ناول ۾ بيان ڪرڻ جو مسئلو بہ آهي جنهن کي مٿئين عرساڻي صاحب جي حوالي جي روشنيءَ ۾ ڏسي سگهجي ٿو. سنڌي ناول نگارسيرت نگاريءَ ۾ چڪ کائي وڃن ٿا.

# سنڌي ۾ ناول ايڊيٽر جون گهرجون ۽ مهارتون

ايڊيتر ڪنهن به ليکڪ جو ساٿي هوندو آهي ۽ مختلف ملڪن ۾ ايڊيٽرن کي پئسا ڏئي ڪم ور تو وڃي ٿو. ايڊيٽر اهو ڪم ڪري ٿو جيڪو ليکڪ کان رهجي وڃي ٿو. ايڊيٽر جو ڪم ليکڪ ٿيڻ نه هوندو آهي پر سٺا ليکڪ ٺاهڻ هوندو آهي. اهو ڪم هتي سنڌيءَ ۾ به وڏي وقت کان هلندڙ آهي ان کي ظاهري ۽ پروفيشنلي نه ٿو ور تو وڃي. ايڊيٽر ائين هوندو آهي ته هُو ليکڪ جي ڪم کي ايمانداريءَ سان ڏسندو آهي.

هتي ڪجه ايڊيٽرس جي گُڻن/ڪمن تي ڳالهايون ٿا:

• تخليق جي باري مڪمل خبر هجي ته ڇا تي ڪم ڪرڻو آهي:

ايڊيٽر جي اڳيان پيل ڪنهن به مسودي جي مسئلن جي باري ۾ ڄاڻ هجڻ

گهڻي لازمي آهي ته هن کي ڇا تي ڪم ڪرڻو آهي، ڇا ٻوليءَ جي بناوت تي

ڪم ڪرڻو آهي؟ ڇا پروفنگ جي چُڪن کي درست ڪرڻو آهي؟ ڪردار

نگاري جي جمول کي ڏسڻو آهي؟ هڪ سٺو ايڊيٽر سڀني ليولس تي لهي

ڪم ڪندو آهي. سٺو ايڊيٽر سڄي مسودي کي غور سان اڀياس ڪري،

ڪٿي ڪهڙا جمول آهن انهن جي نشاندهي ڪندو آهي. صلاحون ڏيندو

آهي ۽ بهتر ڪرڻ جي ڪوشش ڪندو آهي ته جئين اها لکت چڪن کان

آجي ٿئي.

ایبیتر کي وسیع ڄاڻ ۽ ان کي وڌائڻ جي اهميت بابت معلوم
 هجي:

كجه مالهو رڳو ايڊيٽ كندا آهن جيئن سافٽ ويئر ايڊيٽنگ. ميڊيكل يا انجنيئرنگ جا پيپرس.

ان كان وڌيك ايڊيٽرس سياست ۽ بزنس تي مسودن كي يا ان كان به وڌيك جدا جدا موضوعن تي ڪتابن كي ڏسن ٿا ته جيئن مواد پڙهندڙن جي لاءِ سمجه جوڳو ٿئي. ايڊيٽر انهيءَ سڄي مواد كي وڏي مهارت سان پنهنجي ياري دوستيءَ كان هٽي ڪري ڏسي ٿو ايڊيٽ ڪري ٿو. تجربي ڪار ايڊيٽر مضمون جي ٽڪرن كي پڙهي درستگيون ڪري ٿو.

• ایدیتر جولیک جی نفسیات کی سمجهن:

ليككن كي پابوهم، همدردي، ايمانداري ۽ ڇتي نگاهه جي كپندي آهي. هڪ سٺو ليكك اناپرست يا اېهرونه هوندو آهي. ايڊيٽر ان كي صلاحيتن كي تسليم كندي ليكك كي هاكاري بهتري/ايڊيٽنگ كندو آهي ته جنهن سان ليكك جي لكڻي شاندار ٿئي ۽ ان ۾ سگهه پيدا ٿئي.

- ايڊيٽر کي ليکڪ جي احترام ڪرڻ گهرجي:
   ايڊيٽر کي ليکڪ جي خيالن ۽ وقت جو احساس/احترام ڪرڻ گهرجي
   بجاء اجائي تنقيد جي هڪ ايڊيٽر طور ان جي تعمير ڪرڻ گهرجي.
- ليككن كي درست بنائل نه كي رڳو مسودو:
   عام قسم جا ايڊيتر رڳو مسودا سڌاريندا آهن. پر هك وڏو ايڊيتر ليكك

عام فسم جا ايڊيٽر رڳو مسودا سڌاريندا آهن. پر هڪ وڏو ايڊيٽر ليکڪ جي ٽيڪنڪ ۾ اوڻاين کي ٺيڪ ڪندو آهي. ايڊيٽر جي ايڊيٽنگ مهارت سان ليکڪ وڌيڪ موقعو ملندو آهي پنهنجي لکڻي کي سڌارڻ ۽ سنوارڻ جو.

ايڊيٽر صلاحن ۽ خيالن ۾ آزاد هجي:

عام قسم جا ایدیتر صرف لفظن کی دسندا آهن. پر اعلیٰ قسم جا ایدیتر تخيل ۽ نظريي کي بربحث هيٺ آڻي درست رخ پيش ڪندا آهن. ليکڪ خيال کي ڪهڙي پسمنظر ۾ پيش ڪري ٿو آيا اهو ٺيڪ آهي عام طور تي يا نہ ايڊيٽر ان پئمانا بہ بھتر ڪري ٿو.

ايديتر مختلف گهاڙيتا/بناوٽ جوڙي ٿو:

ايڊيٽر ڪنهن به مسودي ۾ لفظن يا گرامر ۾ فعلن، ضمير يا حرف جر جي استعمال جوڙ جڪ ۽ بناوٽ کي نواح آڻي ۽ ورجاءُ کي ختم ڪري ٿو. جنهن ڪري بہ ليکڪ جي لکت جو نئون دڳ متعين ٿيئي ٿو.

لفظن جي شاعراڻي چس کي ۽ افاديت کي سمجهڻ:

لفظ پڙهندڙ جي ذهن ۾ آواز ڪندا آهن احساس جوڙيندا آهن, روئاريندا ۽ کلائيندا آهن. هڪ قابل ليکڪ ننڍا ۽ وڏا جملا, مڪالما, تجريدي استعارا, تشبيهون ۽ بيهڪ جي نشانين سان پڙهندڙ ۾ هڪ قسم جي موسيقيت پيدا ڪندو آهي. ورجاءُ يا تہ ٽيڪنڪي ٿي سگهي ٿي يا غلطي اهو مواد تي دارومدار رکي ٿو. جڏهن ايڊيٽر انهيءَ کي سهطي نموني سان ايڊيٽ ڪري ٿو تہ ان جو معيار اڃا بہ وڌي وڃي ٿو.

ايڊيٽر کي ٻوليءَ جي قاعدن جي مڪمل ڄارا:

سنڌيءَ ۾ ناول يا ڪهاڻي کان علاوه جيڪي بہ ڪتاب ڇپجن ٿا ان ۾ ضميرن، حرف جملي ائين كلي چئجي جي ڳالهائڻ جي لفظن جي درست استعمال جي لاءِ ايڊيٽنگ ۽ ايڊيٽر هجڻ لازمي آهي. ان کان علاوه بيهڪ جو نشانيون جيڪي پڻ لکڻي جي حسن جي لاءِ تمام گهڻيون ضروري آهن. سندس، کيس، تہ يا ٻين لفظن جي رکڻ جي ڄاڻ گهٽ هجڻ ڪري ڪتابن

۾ تمام وڏا مونجهار ا جنم وٺي رهيا آهن ان لاءِ ايڊيٽر جي گهرج وڌندي پئي وڃي. لغت جي مهارت ٻوليءَ ايڊيٽر سان گڏ جنرل ايڊيٽر کي بہ هجڻ لازمي آهي. جنهن سان مسودو چٽو ۽ غلطين کان پڪ بڻجي ٿو. ان جي ڄاڻ ٻنهي ليکڪ ۽ ايڊيٽر کي بنھ هجڻ لازمي آهي. جيڪڏهن انهن شين تی اجوکی دؤر ۾ سوشل ميڊيا يا ڪٿي کو طنزيه/ٽوکيا کو رايو سامهون اچي ٿو تہ سموري تخليق ۾ لڙهي وڃي ٿي. منهنجي خيال ۾ ليکڪ ۽ ايڊيٽر ملي ڪري اهڙا ڪتاب پيش ڪرڻ گهرجن جن سان پڙهندڙ کي آساني ۽ لطف اچي نه ڪي ڪاوڙ.

ایدیتر کی لیکے جی آواز کی قائم رکٹ:

وڏا ايڊيٽر ليکڪ جي اصلي آواز جيئن جو تيئن برقرار رکندا آهن نڪي ليکڪ جي نقل ڪاپي ٿيندا آهن. قابل ايڊيٽر جو ڪم مسودي جي سنوار ۽ ليکڪ جي لکڻي جي روح سگهارو ڪرڻ هوندو آهي.

تیز تر یا وقت تی کم اکلائط:

جيڪڏهن ايڊيٽر وقت تي ڪم کي اڪلائي ڏئي ٿو. ان مسودي ۽ ليکڪ جى وقت سر پذيرائى تئى تى، كتاب وقت سر بهترين نمونى اچل سان مقبوليت ادبي حلقن ۾ وڌي ٿي.

ايڊيٽرن کي ليکڪن سان گڏ ڪم ڪرڻ گهرجي ۽ ليکڪن کي ايڊيٽرن سان لهه وچڙ ۾ اچڻ گهرجي، ڪيترائي ليکڪ ائين سوچين ٿا ته ايڊيٽر کان ڪم ڪرائڻ ۾ ماڻهو گهٽ ٿي ويندو. پر ان سان شيون معياري ۽ بنا نقص جي ٿي وڃن ٿيون.

سنڌي ناولي جي دنيا وسيع ٿي رهي آهي ان تي ڊسڪورس بہ تيز ٿي رهيو آهي. نوان ناول نگار پيدا ٿي رهيا آهن. جيڪي سٺوبه لکي رهيا آهن

ظاهر آهي ته شروعاتي لکڻي ۽ عمر جي تقاضا موجب اها ايڏي وڏي شاهڪار ته نه هوندي پر ڪنهن حد تائين ان ۾ ڪا ته ليکڪ جي هڪ اڌ سٺائي هوندي پر اسان جي نقاد کي صرف پنهنجي پسند ناپسند موجب شين کي پر کڻو آهي. ڪجه ليکڪن کي اهو اعتراض به آهي ته ذاتي خيال لکي ان کي ناول جو نالو ڏنو وڃي ٿو. او منهنجا نام نهاد نقاد! دنيا جو سمورو ادب ذاتيات جي پيداوار آهي. دوستو وسڪي ناول ۾ پاڻ ڪردار طور موجود آهي ته ڪم هلي ٿو وڃي پر جي سنڌي ناول نگار پنهنجا ذاتي تجربا ناول ۾ وڌا ته اهو ناول ناهي.

ٻيو تہ پوسٽ ماڊرن دؤر ۾ ڪهاڻي جي ڪا اهميت ئي نہ رهي آهي رڳو بيانو اهميت اختيار ڪري ويو آهي. پوسٽ ماڊرن دؤر جي فڪشن رائيٽرس ڪهاڻي سان وڏي جٺ ڪئي آهي.

# ھوش محمد ڀٽي

# حوالا:

- . عرساطي, محمد اسماعيل, چار مقالا, سنڌي ادبي بورڊ, ڄامشورو سنڌ, 2017 ع. ص\_17
  - 2. ساڳيو ص\_2
  - 3. ساڳيو ص\_14

- 1. اد ڏکوئي آهيان, بانو محبوب
- 2. طريقت جو سج، منظور ڪوهيار
- 3. جركندڙ جسم اداس راتيون، ابراهيم كرل
  - 4. يادن كي الوداع ستار رند
    - 5. ڪجلاس اڄميريتو
  - 6. آمري محمد يوسف جويو
    - 7. منچر, منظور تهيم
    - 8. يتكيل ما طهور امر ثنا
    - 9. نئون ماظهو حيدر دريا
      - 10. وجود ذلفي زنئور
      - 11. واپسى انور كليم
  - 12. ايلسا عبدالواحد سومرو
  - 13. ٻيلي ڏاهو ٿي, آتم ميگهواڙ
  - 14. ميرن جومقام روشن على تنيو
- 15. كتا (ناول) رسول ميمڻ (ابابيل ۾ رسالي ۾ ڇپيو)
  - 16. پلجرزم ڪليم ٻٽ (ابابيل رسالي ۾ ڇپيو)
  - 17. محبت ۾ موت اشوڪ ساگر (فيس بوڪ تي)
- 18. هوء وئشا نه هئي، ثناالله شيراطي ملكاطي (فيس بوك تي)

- 1. چچريل لاش. احمد شاكر
  - 2. كوود 19 اختر حفيظ
    - 3. يوتوپيا. ڪليم ٻٽ
- 4. منهنجي جان ڪوڪو. نور راهوجو
- عيوض ۾ عذرا، آغا رفيق احمد وقار
  - 6. وجايل چاهت, امر ثناء
  - 7. سنڌ پرينءَ سان، در محمد برڙو
- مینهان ۽ نيهان (ٽي ناوليٽ) جهان آرا سومرو
  - 9. مري ويل ما طهوء ذانهن خط, مشتاق سعيد
    - 10. آراڌني, زبيده برواڻي
    - 11. ڌاڙيل يا درويش, پرويز
      - 12. كامريد, زلفي زنئور
    - 13. آگم پريت, امداد ڪانھيو
  - 14. جيئطو ٿو يوي, پروفيسر محمد صديق انڙ
    - 15. آخري استيشن, رزاق سهتو
      - 16. كتا, ناول رسول ميمط
    - 17. تو بن اداس من ایس نرگس حق
    - 18. هُون تو هيڪلي, بانو محبوب جو کيو
      - 19. رجيم, انور ڪليم
- 20. ڳوٺ موٽي هلون, نور راهوجو (سڦلتا رسالي ۾ ڇپيل)

- 1. ريگل چوڪ, ڪليم ٻٽ
- 2. گستاخ محبت, سلیم جمالی
- 3. سستى تىبل مھانگى كرسى، جتوئى كامران
  - 4. آئون ۽ مان, آفتاب راهمون
  - 5. كهكشائن كان اكتى، عبدالرافع شيخ
    - 6. چمڙيءَ جو پٿر، عبدالقادر برڙو
      - 7. هوء ... دريا خان لغاري
        - 8. ورخ عباس کوریجو
          - 9. پریتم اسیر امتیاز
    - 10. زيور ٿيم زنجير، عبدالقادر برڙو
    - 11. ڪڪر منجه ڪيار، جهان آر ا سومرو
      - 12. سنڌو، يار محمد چانڊيو
      - 13. دِي ناڪ 109، منظور ڪوهيار
        - 14. شاهم لطيف, سرمد جانديو
      - 15. ڏات جي ڏيھہ ۾, ار شاد سومرو
      - 16. ڪبوتر جواب ڳولي ٿو، انور ڪليم
        - 17. خالي پطي جو كاڄ, نور جوڻيجو
          - 18. هيمون, محبوب سنڌي
          - 19. زيور ٿيم زنجير عبدالقادر انڙ
        - 20. ڏينهن مڙئي ڏون الهڏنو ڪاڪا
          - 21. اڌ چهرو عبدالواحد سومرو
    - 22. استاد ناوليٽ ٻارن جي لاءِ غفار سومرو

- 1. ڪهاڻين جو شهر, ڪليم بٽ
  - 2. كيفي ادب, اختر حفيظ
  - 3. عاشق عورت, رزاق سهتو
- 4. ڌرتيءَ جي پوتر ڌيءَ, جاويد جسڪاڻي بلوچ
  - 5. كيم روح رهال، فرح غنى ميمل
    - 6. رنڊيءَ جي ڌيءَ, ذلفي زنئور
- 7. كنييل ماڻهوءَ جي خودڪلامي، رحمت سومرو
  - 8. اندر جنین رط، امین قریشی
    - 9. هائپرسومنيا، مجيب اوٺو
      - 10. گوٺ, مٺل چانڊيو
  - 11. پاڻيءَ منجه جهوپڙا، قادر سولنگي
    - 12. اي واءِ استوڊيو .علي صفدر
  - 13. انشورنس واري ڇوڪري, اقبال بلوچ
    - 14. موهن جو ماڳ, سڪندر عباسي
    - 15. بوند بوند زندگی، جمان آرا سومرو
      - 16. بى رنگ، ممتاز بخاري
      - 17. آترويلا, سرمد چانڊيو
- 18. (منهنجو ڏک انور پيرزادو ـ سوانحي ڪوِتا ناول)
  - محمد علي پٺاط
  - 19. وطن, جتوئي ڪامران

- 20. تون... همت جكراطي
- 21. جنت پور، محبوب سنڌي
- 22. ميرانجهڙيون شامون، ساگر آفتاب بجير
  - 23. هاويه, فوزيه سنديلو
  - 24. گونگو ويراڳ, سانول جمالي
  - 25. هك هئى قرت العين, محمد انور بلوچ

•

# 2024ع ۾ آيل ناول

- 1. كتاب دشمن, واحد كاندرو
- 2. سون ورن سامی, هوش محمد یتی

# محمد على يٺاڻ جو ڪُوتا ناول مسافتون ياد جون٠٠٠

رابندرناٿ ٽئگور جي منظوم شاعريءَ جو آئرلينڊ جي شاعر ۽ نقاد William Butler Yeats جڏهن انگريزي نظم ۾ گيتانجلي جي نالي سان ترجمو ڪيو ۽ جنهن عيوض ٽئگور کي نوبل انعام بہ حاصل ٿيو. ٽئگور جي نوبل انعام ماڻڻ بعد نثري نظم جي اهميت وڌي وئي ۽ هر شاعر ان جو اثر ورتو. پوري ننڍي کنڊ ۾ هر ڪوي نثري نظم لکڻ لڳو. جيڪو سلسلو اڄ سةوهلندواچيء نثري نظم شيخ اياز كان محمد على پناط تائين پنهنجون منزلون طئي ڪري عروج تي پهچي چڪو آهي.

اهڙي نثري نظم اسلوب ۾ مشهور ڪويسر ۽ نثرنگار محمد علي پٺارخ هڪ طويل نثري نظم لکي ان کي ڪَوتا ناول جو نالو ڏئي, نئين صنف جو اعلان ڪيو آهي. ڪويتا ادب جو هڪ الڳ حصو آهي ۽ ناول وري نثري ادب جو هڪ الڳ شعبو آهي. انهن ٻنهي کي ڳنڍر ٻنه، عجب ۾ وجهندڙ ۽ سمجه کان ٻاهر آهي. شاعريءَ جا پنهنجا اصول ۽ قاعدا آهن. جڏهن ته ناول جا پنهنجا هڪ مخصوص قسم جا لوازمات آهن.

هن ناول جو مهاگ ادل سومري لکيو آهي. تجربا شاعريءَ تي ته يوري دنيا ۾ ٿيندا رهن ٿا پر ناول جي ميدان ۾ گهٽ تجربا ٿيا آهن. البته ڪهاڻي کي ننڍي کان ننڍو بڻايو ويو آهي. جيڪا وڃي هڪ سٽ تي پهتي آهي. جنهن کي مون ڪهاڻڙي جو نالو ڏنو آهي. مهاڳ ۾ ادل سومرو هن قسم جي ڪوشش کي "آتم ڪٿائي\_ڪَوتا ناول" جو نالو ڏئي ٿو ۽ هڪ نئون تجربو پڻ ڪوٺي ٿو. جيڪا پڻ هڪ جدا صنف يا ڳاله ٿي پوي ٿي. مهاڳ کان بعد ۾ انور شيخ، عبدالوحيد چانڊيو، منظور ڪلھوڙو، لطيف نوناري جا رايا

ڏنل آهن. جن جي راين ۾ جيڪو گھڻي کان گھڻو زور آھي اھو "ھڪ نشست ۾ پڙهڻ جهڙو ناول" واري ڳاله تي آهي. ڪنهن به ادبي تخليق لاءِ اهيو دليل ڪافي نہ آهي تہ اها هڪ نشست ۾ پڙهي ختم ڪري سگمجي تي. هر بوليءَ جا پنهنجا پنهنجا قدر ۽ اظهار جا هڪڙا الڳ پيراميٽرس هوندا آهن. وحيد چانڊيو هن ناول بابت راءِ ڏيندي لکي ٿو تہ "منهنجا انگريزي ۾ وڪرم سيٺ جا ڪجھ بيا Verse ناول پڙهيل هئا." جيڪڏهن انهن جي ڪهاڻي, پلاٽ تي بہ ٿوري راءِ ڏئي انهن جا نالا ڏنا وڃن ها ته پڙهندڙن جي لاءِ مونجهارو نه ٿئي ها.

هن ناول جي اچڻ تي، جنهن کي آء ناول نٿو سمجهان. اهو هڪ طويل نثري نظم آهي. ان تي ڪيترائي تبصرا ۽ اڀياس لکيا ويا آهن. پر انهن مان ڪنهن به هڪ ۾ به هن تجربي جي فني ۽ فڪري حوالي سان تنقيد جي نگاهه سان نہ ڏٺو ويو پر رڳو تعريف, تعريف, تعريف جا ئي ڍڪ ڀريا ويا. اسان جي سماج ۾ ادب دنيا ۾ ياري نڀائڻ هڪ روايت بڻجي وئي آهي ائين هن ناول جي حوالي سان مصنف کي تمام وڏن ۽ سٺن اديبن به وڏا وڏا لقب پنهنجي دوستي جو فرض نڀايو.

هن كَوتا ناول تي پهريان ناٽك رسالي پاران كارنر هلايو ويو. جنهن ۾ بہ سواءِ تعریف جي ڪجھہ بہ نہ هيو. رکيل مورائي جو مضمون "ياد جي مسافت سدائين رهڻي آهي!" جي نالي سان آهي. جنهن ۾ هو لکي ٿو تہ "اهڙي ڪوتا ناول جو تجربو رحمت الله ماڃوٺي ڪيو هو." پر جيتري قدر مونكي خبر آهي ته رحمت الله ماچوني "كَوتا كهاڻي" لكي هئي. جيكو تجربوبه كامياب نه رهيو. باقى سندس ناول "ڳولا" فنى ۽ فكري لحاظ سان پنهنجي جوهر ۾ هڪ مڪمل ناول آهي. رکيل مورائي هڪ ٻيو دليل ٽي

ايس ايليٽ جو ڏئي ٿو ته "ورجاءُ کان نواج بهتر آهي." اختمامي جملن ۾ لکی ٿو تہ "مان بہ هن تجربی سان سهمت نه هوندي, سندس تجربی لاءِ خوشگوار اميد ركان تو." حيرت آهي جڏهن سهمت نه آهيو ته اميدون ڪهڙيون!؟ مون کي تہ هن تخليق ۾ ڪٿي بہ نوار نظر نٿي اچي ڪا بہ تشبيه، كو استعارو ۽ كي خاص تركيبون كجه به نه، موضوع به ساڳيو آهي جيڪو اسان گھڻي وقت کان پڙهندا پيا اچون.

عظيم مفكر هير اكليتس چيو هو "هر شيءِ مسلسل تحرك ۾ آهي. هر وٿ پنهنجي جوهر ۾ موجود تضاد سان جدل ۽ جنگ ۾ رهندي نوارط کي جنمي ٿي." مڃون ٿا تہ محمد علي پٺاڻ ڪَوتا ناول لکي نواح کي جنميو آهي. نواط يا تبديلي ابتڙن جي ميلاپ يا ٽڪراءِ مان پيدا ٿيندي آهي. پٺاڻ صاحب بہ ائين ڪيو آهي. ناول ۽ ڪويتا جي ابتر کي ملائي هڪ اهڙي صنف ٺاهي وئي آهي جنهن جو تخليقڪار نالور کڻ ۾ به منڌل لڳي ٿو. كَوتا, شاعريءَ ۾ وزن جي كوٽي واڌي لاءِ استعمال كبو آهي. جنهن جو وزن فعلن ٿيندو. جڏهن تہ ڪويتا جو وزن فعولن ٿيندو. جيڪڏهن اسين چئون ڪويتا ناول تہ اهو ڄڻ ڊگهو ۽ ڏکيو ٿي پوي ٿو. ان لاءِ ڪَوتا ناول رکڻ جي ضرورت محسوس ڪئي وئي آهي. ڪا بہ تبديلي هر هنڌ يا هر صنف ۾ پسند جوڳا نتيجا مهيا نه ڪندي آهي. هي تبديلي يا نواڻ به هٿر ادو گهڙاوٽ آهي ان ۾ ڪا بہ سائنس يا فني پختگي ناهي.

هڪ ٻئي مضمون ۾ رسول ميمڻ صاحب، محمد علي پٺاڻ جي ڀيٽ دنيا جي تمام وڏي ناولسٽ ۽ ڪائناتي وسعت رکندڙ ذهن دوستو وسڪي سان ڪري ٿو. جنهن جو مختصر ڪهاڻيون به جهڙوڪ: ڳهيلي جو خواب, جهريل جذبا ۽ اجهاڻل اکيون، جواري به هڪ ڊگهي ناول وانگر آهن. دنيا

جي نقادن مطابق اگر سڄي دنيا جي افسانوي ادب جا ٻه ڀاڱا ڪيا وڃن ته هڪ دوستو وسڪي جو لکيل افسانوي ادب تہ ٻيو سڄي دنيا جو. دوستو وسڪيءَ جي ماضي ۽ محمد علي پٺار جي ماضيءَ جي اظهار ۽ فن ۾ ڏينهن رات نہ پر زمین ۽ ستن آسمانن جو فرق آهي.

مغربي اسان کان ناول جي شعبي ۾ تمام گھڻا اڳتي آهن. انهن نه رڳي تمام وڏا ناول نگار پيدا ڪيا آهن پر اتي تہ ماڻھو ناول نويسن جي رهبريءَ ۾ هلن ٿا. پڙهندڙن تي انهن جي عملي زندگيءَ ۾ ناولن جو تمام گهيرو اثر پوي ٿو. پر مشرق ۾ نہ صرف ناول نگارن جو انگ گھٽ آھي پر اتي ڪو وڏو ناولست به اچا تائين پيدا نه ٿيو آهي. محمد علي پٺاڻ جي ناول مان اسان كهڙي رهبري وٺون نوجوان كي ان مان كهڙو پيغام ٿو ملي. سندس ناول جي پوري ڪهاڻي جتي زندگي سان جنگ ڪندي گذري ٿي, اتي سندس انت نهايت ئي مايوس كندڙ آهي.

ناول نثري صنف آهي. ان لاءِ نثري نظم ناول ۾ اچي سگهن ٿا ۽ اهي دائلاگ يا منظركشي لاء كتب آثى سگهجن تا. جئين طارق عالم ابزي جي "ناول رهجي ويل منظر" ۾ هن ڪٿي ڪٿي ٺاهوڪا نثري نظم ڏنا آهن. ائين ڪازان زاڪس پنهنجي ناولن ۾ گفتگو ۽ منظرڪشي طور نثري نظم ڏنا آه...

فرنيچ شاعر بودلئير تمام گھڻا ڊگھا نثري نظم لکيا آهن. جن ۾ ڪٿائي انداز آهي. انهن ۾ ته واقعا به آهن. پوءِ اسان محمد علي پٺاڻ جي هن كوشش كى هك د گهو نثري نظم ته چئى سگهون تا پر ناول نه.

هن كَوتا ناول جو موضوع ماضي جون چيندڙ سانڀرون آهن. جيكي درد سان ڀريل واقعن تي مشتمل آهن. پهرين جيڪا ڳالهه سمجهم ۾ نٿي

اچي اها آهي, هي ڪوتا ناول مونولاگ ۾ لکيل آهي ۽ مک ڪر دار جو نالو به نه آهي, ان مک ڪر دار کي جڏهن ننڍپڻ ۾ سندس ماءُ هڪ درزيءَ وٽ, درزڪو ڪم سکڻ لاءِ ڇڏي ٿي. هو اتي ڪم ڪار ٺيڪ ڪري ٿو ان جي باوجود به درزي کيس بنا ڪنهن دشمني يا سبب ٻن وڳن جي وري جي الزام ۾ پوليس حوالي ڪري ٿو ۽ پوليس هڪ ڪپڙن جي چور ٻار کي جنهن اها چوري ڪئي به ناهي, ڪنهن ڌاڙيل وانگر ڪٽي ٿي.

ٻيو به هڪ واقعو جيڪو ڪر دار جي حالتن سان نهڪي نٿو اچي. جڏهن سندس گهر برسات ۾ سڄو تباهه ٿي وڃي ٿو. ان کي ٻيهر ٺاهڻ لاءِ هو ناناڻن کان ٿوڻيون وٺي ٿو. جڏهن هڪ ماڻهو وٽ گهر ٺاهڻ جي همت وسعت ناهي، اهو وري ٻين جي مدد سان ٺاهيل گهر جي خوشي ۾ تانهري ڀت جو ديڳڙو لاهي ٿو ۽ مولوي کان خاص دعا گهر ائي ٿو.

ٽيون واقعو به ڪيتري قدر منجهائيندڙ ۽ تضاد سان ڀريل آهي. جڏهن سندس ڀيڻ رات جي پيٽ ۾ گهران ڀڄي وڃي ٿي. هو من ئي من ۾ پاڻ کي ان جو ذميوار سمجهي ٿو. سڀ ڪجهه ڄاڻي ٿو ته سندس ڀيڻ ڇو ڀڄي وئي. سندس ضمير ملامت به ڪريس ٿو. هو ڀيڻ جي وقت سر شادي نه ڪرائڻ تي ڏوهي آهي. هڪ غريب گهراڻي جي ڇوڪري هڪ ته گهران ڀڄي وڃي ٿي ٻيو ته سندس ايتري همت ڪٿان اچي ٿي جو هو اخبارن ۾ بيان ڏئي ٿي. پر اها ئي ڀيڻ جنهن جو پاڻ کي ڏوهي گناهگار سمجهي ٿو اها کيس جڏهن پيرن تي پوتيءَ لاهي وجهي معافي وٺي ٿي ته کيس معاف نٿو ڪري. اهڙو ڪردار جيڪوباضمير آهي سوچي، فڪر ڪري ٿو اهو به سماج جي فرسوده غيرت واري قدر کي اوليت ڏئي ٿو.

هن ڪوتا ناول ۾ ڊرامائي انداز ۽ منظر ڪافي آهن. اهو شايد ان ڪري ته ليکڪ ڊرامه نگار آهي. جئين هڪ واقعي جي منظر ۾ ماءُ جڏهن پنهنجي پٽ کي طوائف جي گهران وٺڻ اچي ٿي ته سندس هٿن ۾ قرآن شريف آهي. پٽ پاران مارڪٽ ڪرڻ تي اهو هوا ۾ اڏامي وڃي ٿو ۽ اتي ڪوئي ان کي جهپي وٺي ٿو.

چوٿون واقعو پڻ ڪردار جي فڪر ۽ سوچ جي نفي ڪري ٿو. جڏهن سندس ننڍي ڀيڻ جو موت پيٽ جو سور ٻڌائي ٿو. پر سندس ڀيڻ خودڪشي ڪري مري ٿي. توڙي جو کيس هر ڳالهہ جو احساس ۽ سڌ به آهي ته هو انهن شين جو ذميوار آهي.

هن كَوتا ناول جو مك كردار جيكو پنهنجون يادگيريون ٻڌائي ٿو، ان ۾ هي ڳاله به غير حقيقي ۽ ڊرامائي لڳي ٿي:

"مون کی یاد آهی اها گهڙي

جدّهن ان شفيق

باجهاري ۽ بي لوث

استاد جي محنت سان

مون اديب, عالم ۽ فاضل جي

امتحانن سان گڏ

نائين ڏهين

فرست ائير انٽر

۽ بي اي جي ٻنھي سالن جا

انگريزيءَ ۾ پيڀر پاس ڪري

پوءِ فرسٽ ڪلاس ۾

ايم اي ايڪنامڪس ۾ پاس ڪيم."

هڪ ماڻهو جيڪو چار درجا پڙهي پنهنجي تعليم ڇڏي ڏئي ٿو ۽ ايترو جلدي ۾ وري کيس سڀ امتحان ڪئين ٿين ٿا ۽ اهو به ماسترس تائين سو به فرسٽ ڪلاس ۾ پاس ڪري ٿو. ٻيو ته ٺهيو پر اهي اديب ۽ فاضل جا امتحان ڪري وٺندو آهي ۽ اهي ڪٿي ٿيندا آهن. جيڪي به هو پاس ڪري ٿو.

هن ناول جي هڪ منظر ۾ اهو استاد جيڪو مک ڪردار کي پڙهائي لکائي قابل بڻائي ٿو. ان کي سرعام گوليون هڻي اڇلايو وڃي ٿو. ليکڪ ان جو سبب اغوا ڪرڻ تي مزاحمت ڪرڻ ڄاڻيو آهي. اهو واقعو به غير حقيقي ۽ ڊرامائي آهي. هڪ باعزت استاد کي ڀلا ڇو اغوا ڪيو ويندو. ڪهڙو اهو امير مير، ڪروڙ پتي آهي جو ان کان وڏو ڀنگ طلب ڪيو وڃي ها.

اهڙي طرح هي ڪوتا ناول غير حقيقي ڳالهين ۽ واقعن سان ٽٻ ٽار آهي. هڪڙي آخري ڳاله جيڪا به سمجه کان بلڪل ٻاهر آهي ته هن ناول جو مک ڪردار بئنڪ ۾ ڪلارڪ جي نوڪري لاءِ درخواست ڏئي ٿو. مون ته ڪڏهن نه ٻڌو آهي ته بئنڪ ۾ ڪلارڪ ٿيندو آهي. سوبه درخواست پوسٽ ذريعي اماڻي وڃي ٿي. ٻئي حيرت ۾ وجهندڙ ڳالهه اها ٿي ٿئي ته بئنڪ جي نوڪري جي انٽرويو لاءِ سنڌي ٽوپي ۽ ڪلهن ۾ اجرڪ وجهي وڃي ٿو ۽ وڏي ڳالهه ته انٽرويو ڏئي به اچي ٿو. ان بعد ان ئي اجرڪ ۽ سنڌي ٽوپي جي ڪري کيس ڪهي ٽڪرا ٽڪرا ڪيو وڃي ٿو ۽ گند جي ڍير تي اڃلايو وڃي ٿو ۽ گند جي ڍير تي اڃلايو وڃي ٿو ۽ گند جي ڍير تي اڃلايو وڃي ٿو.

ناول کي هروڀرون سنسي خيز بڻائڻ جي ڪوشش ڪئي وئي آهي. اهڙي قسم جي پڄاڻي ڏئي ليکڪڇا ٿو ڏيکارڻ چاهي؟ اديب شاعر چاهي ڪهڙو به نظريو رکي پر زندگي سنورجي، ڪامياب ٿئي، سڌري وڃي، عقل ۽ شعور ملي اهو ئي هڪ تخليقڪار جي لکڻي يا تخليق جو مقصد يا پيغام هجڻ گهرجي. ان کي ترقي پسندي، نواڻ چئجي ته ڪو وڌاءُ نه ٿيندو.

جڳ مشهور ناول نگار گبريل گارشيئا ماركيز كي "ويڳاڻپ جا هك سؤ سال" ناول لكڻ تي جڏهن نوبل انعام مليو. ان كان پوءِ كانئس كنهن پڇيو "اڄكله ڇا پيا كريو?" جواب ڏنائين "ناول جي ٽيكنك پيو سكان." ان تي همراه حيران ٿي چيو "توهان كي ته ناول تي نوبل انعام ملي چكو آهي." وراڻيائين "اهو مون جذبي ۾ لكيو هو. هاڻي جڏهن اهو نه رهيو آهي ته ٽيكنك پكڙڻ ٿو چاهيان."

جيتوڻيڪ ڪا بہ ادبي تخليق شعر ۾ هجي يا نثر ۾، اها زندگي جي احساسن جو فني اظهار هوندي آهي. پر احساس ڪا آخري معنيٰ تہ نٿار کن. محمد علي پٺاڻ وٽ احساس تہ آهن پر ان جي فن جو اظهار جنهن نموني ناول ۾ ڪرڻ چاهيو آهي، اهو عجيب، غير حقيقي ۽ ناڪافي آهي. جذبات سان گڏ فن بہ لازمي آهي.

اڄ جتي سنڌي ۾ ناول جي اڻاٺ ۽ تنزلي لڳي پئي آهي اتي وري پڙهندڙن کي اهڙا ناڪارا ناول ڏيڻ مورڳو ناول جي شعبي کي پوئتي ڌڪڻ آهي. ان لاءِ ڪنهن به ادبي تخليق جي سهي نموني ڇنڊڇاڻ ڪرڻ هر اديب جو فرض آهي نہ ڪي روايتي اڀياس لکي ميار لاتي وڃي.



## نور جو ٹیجی جو ناول

# "مهذب وحشى" جديد استعارو

# ناول نگار جو تعارف:

نور جوڻيجو جيتوڻيڪ سنڌي ادب ۾ ڇپجڻ جي حوالي سان نئون نہ آهي, پوءِ بہ سندس ادبي عمر ۽ ڪم تمام وڏو آهي. سنڌي اديبن ۾ مون هميشه اسحاق انصاري کي فوٽو گرافي ڪندي ڏٺو آهي، ٻيا به ان شوق جي پنیان هوندا پر ائین نه جیئن اسحاق انصاري، نور جوٹیجي جي سڃاڻپ جا گھٹا ئی حوالا آھن. نور تمام سٺو فوٽوگرافر بہ آھی. سندس فوٽوگرافی تي مشتمل شاندار كتاب آستريليا جي كا پريس ڇاپي چكي آهي. نور جوڻيجو مڪمل تخليقي ماڻهو آهي. سندس شخصيت جا روپ نرالا ۽ گڻائتا آهن. نور ناول نگار ۽ شاعر هجڻ سان گڏ وڏي ڳالهہ تہ ڳائڻ ۽ موسيقي جي ڪمپوزنگ ۾ گھري دلچسپي ۽ ڄاڻ رکي ٿو. نور جي تخليقن ۾ نفسياتي مسئلا, فلسفي جا سوال, سماجي, سياسي, ثقافتي ۽ تهذيبي شعور موجود آهي. جنهن ۾ هو پنهنجي تنقيدي ۽ تخليقي شعور, ڏاهپ ۽ سمجهه آهر اپتار ڪري ٿو. نور جوڻيجو جي ناول مهذب وحشي جو ٻيون ڇاچو 2014ع ۾ ڇپجي پڌرو ٿي چڪو آهي.

جان لاک چيو آهي ته "عقيدو اها شيءِ آهي، جنهن کي ان جي سچائي ثابت تيل كان پهرين ئي تسليم كيو وڃي." سنڌي ادب ۾ اڄڪلهم عقيدي پرستي ۽ بت پرستي جي بازار لڳي پئي آهي، اديبن جي تخليقن

كي ادبي تنقيد جي اصولن پتاندر نتوپر كيو وڃي. هر اديب اِهو عقيدو ٺاهي ڇڏيو آهي تہ تنقيد نہ كرڻي آهي. تنقيد گناه آهي. تنقيد سان اختلاف پيدا ٿيندا آهن, كردار خراب ٿين ٿا وغيره. مون كي ته انهن ڳالهين تي كل ايندي آهي. تنقيد تي ادب دوست طنزيه مرك مركي ٿا پون, ڄڻ وڏو كو ڏوه كيو هجي. تنقيد خوبين ۽ خامين جو مركب لفظ آهي ان لاءِ ان كي غلط نظريي سان نه ڏٺو وڃي، نه ئي سمجھيو وڃي. مون نور جي ناول جي خوبين ۽ خامين تي نظر وڌي آهي ۽ پنهنجي هڪ راءِ قائم كئي آهي, جي خوبين ۽ خامين تي نظر وڌي آهي، نقاد پنهنجي نظريي تحت ناول تي جيڪا كل نه آهي نه ئي حتمي آهي. نقاد پنهنجي نظريي تحت ناول تي پنهنجي راءِ ڏئي سگهن ٿا.

# پلاٽ ۽ ڪهاڻي:

جديد دؤر ۾، ڪنهن به ناول کي ان جي پلاٽ، مرڪزي خيال، ڪردارنگاري، منظرڪشي ۽ طرز تحرير جي لحاظ کان ڀيٽي سٺو يا خراب چئي سگهجي ٿو. ناول مهذب وحشي تحليل نفسي Psycho) خراب چئي سگهجي ٿو. ناول مهذب وحشي تحليل نفسي هڪ (Stream of جي نظريي تحت لکيل بهترين ناول آهي. ناول ۾ Consciousness) دماغي تجزيو ڪندڙ نظريو آهي. جنهن سان انسان جون دماغي بيماريون دماغي تجزيو ڪندڙ نظريو آهي. جنهن سان انسان جون دماغي بيماريون ڪنهن جسماني نقص، نه پر شخصي واڌ ويجه واري تاريخ، روين ۽ مختلف جنسي مرحلن مان گذري پيش آيل بدنظمين، رنڊڪن جو نتيجو آهن، هن نظريي جي بابي سئگمد فرائيد انسان جي برن ۽ چڱن ۽ هر قسم جي روين کي خواهش جو نتيجو قرار ڏئي ٿو.

ڊاڪٽر فرائيڊ مطابق نفسياتي پچيدگين ۽ مرضن جي ور چڙهيل بيمار شخص کي سندس لاشعوري خواهشن، سوچن ۽ ارادن بابت آگاهي ڏئي صحتمند بڻائي سگهجي ٿو. فرائيڊ پنهنجي تحليل نفسي واري نظريي تحت ڊپريشن، اضطراب، Stress، ۽ صدمي ۾ مبتلا ڪيترن ئي بيمارن کي نيڪ ڪري ڏيکاريو.

فرائيڊ جو ڪمال اهو نہ آهي تہ شعور ۽ لاشعور کي دريافت ڪيو آهي. ان کان وڏي ڳاله اها آهي ته لاشعور جي اونهائين ۾ موجود اهي ڳالهيون ڳولي لڌيون جيڪي انسان جي عمل ۽ ڪردار کي متاثر ڪن ٿيون.

مهذب وحشي ناول کي جيڪڏهن فلسفيانہ ۽ نفسياتي ناول چئجي ته ڪو وڌاءُنہ ٿيندو. هن ناول ۾ زندگيءَ جي وارتائن، روين، احساسن ۽ جذبن کي نئين انداز سان پر کيو ويو آهي. جڏهن ته آءُ چئي چڪو آهيان ته هي ناول فلسفيانه ناول آهي، اهڙي طرح نور جوڻيجو جو لکيل مهاڳ به هڪ مڪمل فلسفيانه تاثر ڇڏيندڙ ليک آهي. جئين فرائيڊ کي اڪثر دنيا نفسيات جو عالم نه پر فلسفي مڃي ٿي. ان جي لاءِ فرائيڊ جو هڪ حوالو ڏيون ٿا ته: "زندگي ۾ مون کي فلسفي پڙهڻ جو ڏاڍو شوق هو، هاڻي جڏهن مان طب کي ڇڏي نفسيات جي طرف اچي رهيو آهيان، ڄڻ منهنجي پر اڻي خواهش پوري ٿي رهي آهي." فلسفي ۽ نفسيات جو چولي دامن جو رشتو آهي. هي ناول فلسفي ۽ نفسيات جو ميلاپ آهي. جڏهن ته سائين عبدالقادر جوڻيجي جي ان ڳالهه سان بلڪل سهمت ٿي سگهجي ٿو ته نور بلڪل هڪ الڳ دڳ ور تو آهي جنهن ۾ هو ڪامياب ويو آهي. ناول چئن بلڪل هڪ الڳ دڳ ور تو آهي جنهن ۾ هو ڪامياب ويو آهي. ناول چئن بلين تي مشتمل آهي;

■ تنما بگمڙ

- چڙواڳ ايلسا
- احساسن کن وساطل گفتا
  - سامني جا مونجهارا

هر باب جي شروعات کان اڳ واريون سٽون ڪمال جو ادبي رس چس رکندڙ خيال آهن. انهن جي جيتري بہ تعريف ڪجي اوتري گهٽ آهي. جئين سندس ٽيئن باب ۾ "احساسن کان وساڻل گفتا" جون سٽون هتي پڙهندڙن جي لاءِ پيش ڪجن ٿيون:

"تَكراءُ يا البينت جذبو خلقيندو آهي... اسان ڪهڙي سماج بابت ڳالهائي رهيا آهيون؟ منهنجي موجوده معاشري ۾ ٽڪراءُ موجود نہ آهي، ڇو جو اهو بلڪل سهل آهي. ماڻهو عام طور تي آسانين سان نہ وڙهندا آهن. ڇا مسلسل ائين رهندي اهي رڍن جو مجموعو تي پيا آهن! ظاهر آهي ته انهن كڏهن پنهنجي ذهن كي استعمال كرڻ سكيو ئي ناهي، ڇاڪاڻ جو انهن وٽ ضرورت کان وڌيڪ آساني سھولت موجود آھي."

نور جوڻيجي سماج ۾ موجوده مسئلن کان سواءِ انسان جي ازلي ڏکائين ۽ پيڙائن تي بہ لکيو آهي. ناول نگار ڪو بہ ناول ڪو خاص مقصد کڻي لکندو آهي ۽ اهو خاص مقصد اصلاحي پهلو هوندو آهي. مهذب وحشي مڪمل سنجيده قسم جو ناول آهي. جنهن جي پلاٽ ۾ فلسفيانہ ۽ سنجيده مڪالما ۽ گفتگو آهي. ناول نگار تفريحي پهلو ڏانهن ڪافي گهٽ توجه ڏنو آهي. جنهن سان پڙهندڙ تنگ بہ ٿئي ٿو.

نور جوڻيجو پنهنجي لکڻي ۾ ڪٿي بہ ادب براءِ ادب جو قائل نظر نٿو اچي, هو هڪ واضع ڳالهہ کڻي هلي ٿو, جنهن ۾ سنڌي سماج جي معاملن تي نفسياتي پهلوئن کان چٽي طرح بحث ڪري ٿو.

ناول جي ڪهاڻي جرمن ڇوڪري ايلسا ۽ نوجوان سنڌي ڇوڪري ڪبير جي مرڪزي ڪردارن جي چؤگرد گهمي ٿي. ليکڪ انتهائي سهڻي نموني ٻنهي ڪردارن جي نفسياتي ڪشمش، احساسن، جذباتن ۽ اڌمن کي بيان ڪيو آهي.

پوري ناول ۾ نور جوڻيجو هاڪاري پهلوئن تي ڳالهائيندي کوڙ سارا هاڪاري خيال، سوال ۽ ڳالهيون پڙهندڙن جي ذهنن تي نقش ڪري ٿو. جئين ليکڪ ايلسا کان بار بار هاڪاري جملو چور ائي ٿو: "کليل درين کان پري رهجان." جنهن کي گهڻين معنائن ۾ وٺي سگهجي ٿو هڪ ته هوءَ کيس آوار اه ڇوڪرين کان پري رهڻ جو چوي ٿي. ٻيو ته ڪيبر تمام حساس انسان آهي هو اڪثر درين کان بيهي سوچي به ٿو ته غش ڪيفيت ۾ به هليو وڃي ٿو متان دري مان ڪري پوي ان لاءِ کيس اها هدايت ڪري ٿي. ٽيون ته کيس خودڪشي کان منع ڪريس ٿي. جيڪو هڪ بهترين هاڪاري پيغام آهي ان نفسياتي مونجهارن ۾ ڦاٿل نوجوانن لاءِ جيڪي خودڪشي جي خواهش رکن ٿا.

ناول جو عنوان مهذب وحشي هڪ انوکو، تخليقي ۽ نه سمجه ۾ ايندڙ نالو آهي، ڇو ته ان جو تعلق نفسيات سان آهي. ادبي معنيٰ يا شاعريءِ ۾ وحشي ان کي چئجي ٿو جيڪو هر روڪاوٽ کي ٽوڙي پنهنجي منزل تي پڄي. ڊاڪٽر سئگمڊ فرائيڊ چيو آهي ته: "هڪ وحشي نفسياتي پهلو کان صحت مند رهي سگهي ٿو، مهذب ماڻهو نفسياتي صحت سان مالا مال نٿو تي سگهي." عوام عام طور تي مزدور ۽ هاري جيڪي وحشي آهن ۽ مهذب سرمائيدار.

مهذب وحشي ناول ۾ محبت ڇا آهي؟ خودڪشي ڇا آهي؟ دوستي ڇا آهي؟ انساني دوستي ڇا آهي؟ تقدير ڇا آهي؟ جنگ کان نفرت, حسن ڇا آهي؟ ناول نگار عورت تي ڳالهائيندي مڪمل فيمينسٽ ٿي پوي ٿو. حقيقي سياست ڇا کي چئبو آهي؟ جهڙن عظيم سوالن تي زبردست بحث ڪري عظيم راءِ ڏئي ٿو. جئين سياست لاءِ لکي ٿو تہ:

"اها سياست ئي آهي, جيڪا زندگي جي وسيع تر دامن ۽ آسان ترين بنائيندي آهي. پر اها به سياست آهي, جيڪا زندگي کي نيچ, ڪم تر ۽ ڪرڀ سان دوچار ڪري وجهندي آهي. ڪيبر جنهن سماج جو فرد هو اتي سياست جو تصور گناهه ۽ وقت جو زيان چيو وڃي ٿو."

"كنهن خاص روش ۽ منصوبي تحت سياست كي عام ماڻهو جي معيار كان كيرائي، انهن جي زندگي كان ڌار كيو ويو آهي. اُهي سياسي بحث كرخ كان خوفزده رهندا آهن."

"بهتر زندگيءَ جي ساڀيان پنهنجي قوم سان ئي جڙيل آهي." جهڙيون شاندار سٽون هن ناول جون زينت آهن. جيئن ارسطو چيو آهي:

"جيكو ماڻهو سماج جي اجتماعي مفادن ۽ انهيءَ جي تحفظ جي عمل جو شعور نٿو ركي، اهو سياسي ٿي نٿو سگهي ۽ جيكو سياسي ناهي اهو مهذب نٿو ٿي سگهي."

ليکڪ اڄ جي عالمگيريت واري سماج ۾ سندس دوست وفات ڪري وڃي ٿو تہ دوستي تي لکي ٿو:

"ڇا ڪيان؟ وڃي بہ ڇا ڪندس؟ سڄي حياتي اسان پنهنجن خواهشن ۽ حوس جي حاصلات لاءِ يارن کان پري رهياسين ۽ هاڻ جڏهن هو رهيو ئي ناهي تہ وڃي ڇا ڪندس؟ اها احساس جي نفي آهي."

ناول ۾ ڪبير ۽ ايلسا جيڪي صنفي لحاظ کان عورت ۽ مرد آهن. جيڪي دنيا جهان جي ڳالهين تي گفتگو ڪن ٿا پر سيڪس کان صفا وانجهيل آهن ۽ ڪٿي به اهڙو مرحلو نٿو اچي اهو ڪنهن حد تائين غير حقيقي لڳي ٿو. جنسي ڇڪ هڪ ڪائناتي سچ آهي ۽ ليکڪ ان کي هروبرون دٻائي ويو آهي ۽ نہ چتيو اٿس.

سجو ناول دونهين سان ڀريو پيو آهي، جڏهن مون ناول پڙهڻ شروع ڪيو ۽ سگريٽ جي ذڪر پڙهيو ته آءِ سمجهي ويم ته ليکڪ ضرور امر جليل کان متاثر هوندو. ليکڪ نه صرف ان کان متاثر آهي پر ان جي تعريف جا يڪ ۽ ڀري ٿو ۽ ان کي آدر شي فقير به چوي ٿو. منهنجي خيال ۾ ليکڪ کي ڪا به ادبي تحرير جوڙڻ وقت تاريخي متناعزا شين کي نه ڇهڻ گهرجي. ميون ٿا ته امر جليل مهان ڪهاڻيڪار آهي پر تاريخ ۾ ان جي ڪردار تي ڪافي اهڙا سوال موجود آهن جيڪي اسان نئين نسل کي گهٽ خبر آهي. جئين ارنيسٽ هيمنگوي چيو آهي ته "اديب ڪنواري جي ڇوڪري وانگي آهي، جيئن ٿورڙي غلطي سان ڪنهن ڪنواري جي ڪنوارپ ختم ٿي سگهي ٿي، تيئن اديب جي بي ايمانيءَ سان لکيل هڪ ڪنوارپ جمن سموري ڄمار جي جاکوڙ تي پاڻي قيري سگهي ٿي." ان لاءِ ڪنهن به اديب جي ماضي ۾ ڪيل هڪ غلط عمل سان سندس ادبي تحريرون بي معني بڻجي وڃن ٿيون.

ٻيو جيكو ليكك انتهائي گهڻو اثر وٺي ٿو، اهو مرز ا غالب جو وتو آهي. مرز ا غالب جي لاءِ چيو ويندو آهي ته اُهو درٻاري شاعر آهي ۽ هو هو به سهي. پئسن جي كري انگريزن جي شان ۾ شاعري پئي كيائين. جيئن خود غالب پاڻ لاءِ ئي چيو آهي ته:

بنا هي شه ڪا مصاحب ڪپڙ هي اترتا, وگرنه شهر مين غالب ڪي آبرو ڪيا هي.

منهنجي خيال ۾ اديب جي لکڻين ۽ فعل ۾ هڪجهڙائي هجڻ ئي مڪمل اديب جي نشاني آهي. ليکڪ جي اهڙي خيالن سان پڙهندڙن تي جو خاص تاثر نہ جڙندو. اليڪس ڊي ٽارڪول چيو آهي تہ: "تاريخ تصويرن جي گئلري آهي، جنهن ۾ چند اصل ۽ گهڻيون نقلي آهن." ليکڪ ڀڳت ڪبير جهڙن اعليٰ انسان کي تہ آئيڊيل بڻائي سگهي ٿو پر غالب ۽ امر کي نہ.

پورو ناول ضمير غائب ۾ لکيل آهي ۽ ليکڪ صفحي 63 تي ضمير متڪلم ۾ پنهنجي ئي ناول تي راءِ ڏئي وڃي ٿو: "هي ناول مفروضو آهي" ناول مفروضو آهي يا حقيقت اهو فيصلو پڙهندڙ ڪندا نہ کي ليکڪ پاڻ.

#### مركزي خيال<u>:</u>

ناول جو مركزي خيال اهو آهي ته "معاشرو/سماج كهڙو هجڻ گهرجي؟ زندگي كيئن گذارجي؟ شيون حقيقي معنيٰ ۾ ڇا آهن، اوڀر ۽ اوله جي سماجي حقيقتن كي كنيو ويو آهي. سماج اوله جو هجي يا اوڀر جو هجي ان معاشري ۾ هڪ حساس انسان جي لاءِ كيتري نه ڌكار، نفرت ۽ حياتي گهارڻ مشكل هجڻ سان گڏوگڏ مصنوعيت سان ڀرپور آهي. ناول ۾ تهذيبي، سياسي ۽ سماجي شعور ڏيڻ جي شاندار كوشش كئي وئي آهي جنهن ۾ ناول نگار كامياب ويو آهي.

#### اسلوب:

هر تخليقار جي لکڻ جو انداز پنهنجو هوندو آهي ۽ اهوئي ساڻس پڙهندڙن سان متعارف ڪرائيندو آهي. ڪنهن به ليکڪ کي ڪا سگهاري ادبي تخليق جوڙڻ جي لاءِ اگر ڪو ڪچو مال گهرجي تہ اهي لفظ آهن. جيترو سندس لکڻي ۾ فصاحت, سلاست ۽ بلاغت هوندي اوترو ئي پڙهندڙ متاثر تيندو ۽ لکڻي جي سحر ۾ جڪڙ جندو ويندو. ڪافي حد تائين ليکڪ جي سوچ کي قبول ڪري پنهنجي سوچ بڻائي ڇڏيندو آهي.

ادبي تنقيد جا ٻه خاص قسم ٿيندا آهن، هڪ فني پاسو ۽ ٻيو مواد جي حوالي سان. فني پاسي ۾ سڀ کان پهريان ٻولي ۽ گهاڙيٽو, بندشون, تشبيھون، تمثيلون، استعارا ۽ ڪنايا اچي وڃن ٿا. ادب جي فني تنقيد ۾ بوليءَ جو نج پڻو ۽ تخليقي هجڻ هڪ وڏو ميعار هوندو آهي.

ناول مهذب وحشي ۾ ٻولي تمام گهڻي تخليقي آهي پر ان جي نج پڻي تى سؤ سوال اتاري سگهجن تا. نور جوڻيجي جي لکڻي تي اردو ٻوليءَ جو وڌيڪ اثر آهي. پر ليکڪ ان کي ڪردار جي ٻولي چوي قرار ڏئي ٿو، ڇو جو كردار كبير شهري ماحول ۾ رهندڙ آهي. كردار جي ٻولي تي اردو جي اثر کي به ليکڪ سماجي مسئلو سمجھي ٿو. ڪردار سان ٻولي جي الحائي جو مسئلو آهي.

ڊاڪٽر فرائيڊ مطابق اگر ڪو ماڻهو گفتگو دؤر ان اوچتو نہ چاهيندي بہ كو غلط لفظ ڳالهائي وڃي ٿو ته, ان كي نه رڳو اتفاق, حادثاتي غلطي يا "زبان آلو لكل آهي" چئي نٽائي نٿو سگهجي, ان قسم جون غلطيون به لاشعور ۾ موجود ڪنهن نه ڪنهن خواهش ياد يا وارتا ڏانهن نشاندهي ڪندڙ هجن ٿيون، جنهن کي زبان جو ترڪي پوڻ (Freudian Slips) چئبو آهي. نفسياتي طور بيمار ماڻهو جي واتان لفظ واضح نه پر ترڪي نڪرندا

آهن. ترڪي نڪرڻ کي، جي ۽ ۾ جو فرق نفسياتي مسئلو تہ نٿو ٿي سگهي. اهي اهم غلطيون ڳڻائي سگهجن ٿيون ناول ۾. ٻوليءَ جي لحاظ کان ليکڪ تي اڳم ڪافي تنقيد ٿي چڪي آهي، هتي وري انهن لفظ ۽ ڳالهين جو ورجاءُ ڪرڻ سهي نہ هوندو. اڻ ڳڻيا اردو ۽ انگريزي لفظ ۽ اصطلاح استعمال ڪيا ويا آهن، توڙي جو انهن جا سلوڻا سنڌي لفظ موجود آهن.

بگھڙ ۽ گھوڙي سان تشبيھ ڏئي سگھجي ٿي. مشھور ناول "راجہ گدھ" جتي ڪلاسيڪل ۽ خوبصورت آھي، اتي ليکڪ انسان ۽ جانور جي فطرت تي ڳالھايو آھي. ان ۾ ڪوبہ شڪ ڪونھي تہ نور جوڻيجي ۾ تخليقي نور آھي، پوءِبہ ڪجھ لفظن تي ڳالھائڻ ضروري ٿو سمجھان، جئين نور ناول ۾ تنھا بگھڙ جي ادبي تشبيھ ڪم آندي آھي، بگھڙ کي انسان سان سو بھڪ مھذب، گھڻو پڙھيل ڪڙھيل ۽ شريف النفس ماڻھو کي ڀيٽڻ ۽ تنھا بگھڙ چوڻ سمجھ کان ٻاھر آھي. بگھڙ تنھا گھٽ ھوندو آھي ۽ ميڙ ۾ رھڻ، گھمڻ ۽ شڪار ڪرڻ پسند ڪندو آھي.

ليك باب بئي جو نالو ركيو آهي "ڇڙواڳ ايلسا" هتي لفظ ڇڙواڳ ڪهڙي Sense ڪهڙي معنيٰ ڏئي ٿو. اهو سمجه ۾ نٿو اچي ته ليك ڪهڙي Sense ۾ لکيو آهي.هونئن ته ڇڙواڳيءَ جا ڪيترائي قسم آهن پر ڏاهي مائوزي تنگ ڇڙواڳيءَ جا 11 قسم ٻڌايا آهن. جن مان ڪو به قسم ايلسا سان نٿو لڳي جڏهن ته ايلسا مڪمل طور تجرباتي ۽ باشعور سوچ رکندڙ آهي پوءِ به ان کي ڇڙواڳ لکيو ويو آهي. گليلو ۽ حليم باغي کي تخريبي چيو ويو آهي، جڏهن ته تخريبي سنڌي ٻوليءَ جو لفظ نه آهي ان جي معنيٰ فسادي آهي نه تبديلي پسند آهي.

#### کرداري نگاري:

ناول ۾ ڪيترائي ڪردار آهن. جن ۾ ٻه مرڪزي ۽ اهم ڪردار ڪبير ۽ ايلسا جا آهن. باقي ٻيا هرا جيڪا ڪبير جو پهريون پيار آهي. ڪبير جي ماءِ، ڪبير جا دوست تصنيف ۽ جاويد، ايلسا کي پاليندڙ عورت اومي ۽ ان کان علاوه ڪبير جي ڳوٺ جا هاري مزدور، نوڪر ۽ پورهيت ڪردار ۽ بورچي جو ڪردار اچي وڃن ٿا.

ڪردار نگاري ۾ مصنف تمام گھڻي محنت ڪئي آهي. جيتوڻيڪ ناول جي ٻن ڪردارن "هرا" ۽ ناول جي هيرو جي ماءُ جي ڪردار کي ايتري اهميت نه ڏني وئي آهي. پر ان هوندي به ليکڪ ڪبير ۽ ايلسا جي ڪردارن کي چٽو ۽ صاف رکڻ ۾ ڪين گهٽايو آهي. ان سان گڏ جماليات جو عنصر به آهي ته ماحول جو بيان به رنگين ۽ دلچسپ آهي. هرا ۽ ڪبير جي ماءُ جي ڪردارن سان ليکڪ انصاف ڪري ۾ ناڪام ويو آهي.

سنڌي ۾ لکجندڙ ناولن ۾ مون اڪثر ناولن جا ڪردار هميشہ کوتل ۽ اخلاق کان ڪرندي حرڪتون ڪندي پڙهيا آهن. پر مهذب وحشي جا مرڪزي ڪردار ڪيبر ۽ ايلسا سواءِ هڪ سماجي برائي سگريٽ پيئڻ جي پنهنجي جوهر ۾ مڪمل ڪردار آهن. ناول مهذب وحشي جا ڪردار عام هوندي به خاص آهن. سندس ڪردار اعليٰ انساني قدرن سان سرشار ۽ روشن خيال آهن. اها هڪ ناول نگار جي تمام وڏي ڪاميابي آهي.

منظركشي: منظر كشي ناول جو اهم جز سمجهي ويندي آهي. جنهن ۾ ليكك پاٺكن كي جمالياتي تسكين ۽ حز وٺرائيندو آهي. جيكڏهن ناول ۾ منظركشي كمزور نموني كئي ويندي ته ان جو تخليقي پاسو

کوٽي پوندو آهي. مهذب وحشي ۾ منظرڪشي بهتر نموني ڪئي وئي آهي. ناول جي اڪثرن منظرن ۾ جديد سماج جا عڪس آهن. ڪميپوٽر, اي ميل, ميوزك پليئر, فليٽ ۾ رهڻ واري زندگي ۽ رڪشن تي گهمڻ وغيره جيئن هڪ منظر آهي:

"اڄ آچر آهي... هن سست مشين P.C کي هلايو ۽ ٻاهر نڪري ويو، جنهن تي هٿ اکرن سان لکيل هو "ٽيڪنالاجي اڃا تعيمر جي مرحلي ۾ آهي. آخري ايجاد جو انتظار آهي... هو اپار ٽمينٽ جي بورچي خاني مان, سج جي روشني کان لڪندو ڦري ٿو. هن جي خشڪ چپن ۾ سگريٽ آهي ۽ هٿ ۾ چانه جو ڪوپ آهي. هن ڪمپيوٽر ڏانهن نهاريو جيڪو اڃا Process ۾ آهي ۽ هو بالڪني ڏي وڃي ٿو."

ڪيبر پنهنجي محبوبہ هرا کي ڏسي ائين سوچي ٿو."هن کي اسڪارف ائين ويڙهيل هو جئين منهنجي امان کي ڪفن ويڙهيل هو." هي تشبيه يا منظر بنهم انوكو ۽ نت نئون آهي.

ناول ۾ آندل غلط تشبيهون هن ريت آهن:

"هن وقت ڏينهن جا لڳ ڀڳ 2 ٿيا آهن. سج پنهنجي عروج تي پهچي چڪو آهي. گرمي جي شدت جي ڪري ماڻهو وڃي پنهنجي ٻرن ۾ لڪي ويا آهن."

ماطمن برن ۾ نه پر گمرن ۾ لڪندا آهن. اهو منظر به ٺهڪندڙ نه آهي. "سياري ۾ اڪثر ڳوٺ ۾ سانت ٿي پوندا آهن." هن منظر جي معنيٰ بہ چٽي سمجھہ ۾ نٿي اچي.

"ميهار مال کي وٿاڻن ۾ واڙي نلڪي تان پگهر ۽ ڌوڙ ڌوئي رهيا آهن." سياري جي سخت سردي واري مند ۾ ميهارن جو نلڪي تان پگهر ڌوئڻ به ڪجه حيرت ۾ وجهندڙ ڳاله آهي.

ليکڪ ڪيبر ۽ ايلسا جي ڪردارن جا عڪس به پڙهندڙن تي واضع نقش نه ڪري سگهيو آهي ته جئين اهي ڪردار پاٺڪن جي ذهنن ۾ پهي وڃن. ايلسا جي خوبصور تي ۽ ڪبير جي هڏ ڪاٺ ۽ ڏيک ويک ٻنهي جا ڌنڌلا ۽ اونداهان آهن.

آخر ۾ جڏهن ايلسا ۽ ڪبير ملن ٿا تہ اهو منظر به ليکڪ چٽڻ ۾ پوئتي ويو آهي نہ ان ۾ ايترو تجسس آهي نہ ئي جذباتيت آهي. ائين ٻه پيار ڪرڻ وار ابنا ڪنهن جذباتي منظر جي ملن ٿا ۽ ڪا ڪشش نٿي ايري. ان منظر کي ٿورو ڌيان ڇڪائيندڙ بڻائڻو هو. پر ان ۾ به اهو ئي سگريٽ پئيڻ وارو ناڪاري منظر آهي. ٻئي سگريٽ دکائي هڪ ٻئي کي ڏين ٿا.

مجموعي طور نور جوڻيجو جو ناول سنڌي ۾ لکجندڙ ناولن کان بهترين ناول آهي ۽ آءُ ان جي ڀيٽ جي ٻين ناولن يا ليکڪن سان ڪري complex جو نہ شڪار ٿيڻ چاهيان ٿو نہ ئي نور کي ان ۾ وجهندس. ڇو تہ ليکڪ پاڻ کي ٻين وڏن ناول نگارن سان ڀيٽي پنهنجي حيثيت کي وڌائڻ جي ڪوشش ڪندا آهن اها هڪ نفسياتي بيماري آهي.

سوماليہ جي ليکڪ نور الدين فرح چيو آهي ته "ليکڪ کي حڪومت بدلائڻ جي بدر ان عوام جي سياسي سوچ کي بدلائڻ گھر جي." نور جوڻيجو جو ناول سوچ کي تہ بدلائي ٿو پر شيون ڇا آهن؟ ڪئين آهن ۽ ڇو آهن؟ اها تقريبن گھڻي سڌ سڀ ڪو رکي ٿو، ليکڪ کي ڇا ٿيڻ گھر جن ۽ انهن جا حل ڪهڙا آهن؟ اهي به بيان ڪرڻ گھر جن ها.

"کليل درين کان پري رهجان!" جهڙي ادبي ۽ انتهائي هاڪاري سوچ واري جملي سان پڄاڻي تي پهچندڙ هي ناول چارلي چئپلن جي چواڻي ته: Simplicity is not a simple thing.

يار محمد چانڊئي جي ناول اجري ڌرتي ميرا ماڻهو جي اوک ڊوک\_\_

ارنيست ترمپ "رسالو پهرين ڪيئن ڇپيو؟" واري احوال ۾ لکيو آهي تہ "نثر خاص ڪري سنڌين کي ناپسند هئو، جيڪي گھڻين غير ترقي يافتہ قومن وانگر، غنايہ ٻولن جي لاءِ ڪن رکندا هئا."

ٽرمپ جي اهڙي رائي جي روشني ۾ ڏٺو وڃي ته واقعي اڄ جديد دؤر ۾ سنڌي ادب ۾ اهڙو معياري قسم جو نثر نٿو لکيو وڃي. نثر جون صنفون خاص ڪري ناول, مضمون نويسي، آتم ڪٿائون سوانح عمريون ۽ ڪهاڻي ۾ گهٽ لکيو وڃي ٿو. هوڏانهن نظم ۾ غزل، وائي ۽ نثري نظم ترقي ڪري اوڄ تي رسيا آهن ۽ انهن صنفن تي طبع آزمائي ڪرڻ وارا به گهڻا آهن. پر ناول نگارن جي ۽ سٺن پوسٽ ماڊرن تي ناولن تمام گهڻي کوٽ ۽ اڻاٺ آهي. ماضي ۾ لکيل ناول "رهجي ويل منظر" ۽ ان کان پوءِ ڪجه لکيل چار پنج ناول ۾ ننهن ۽ ماس واري ويجهڙائي آهي، واقعن جي ۽ ڪردارن جي. پڙهندڙ کي ائن محسوس ٿيندو سواءِ چند شين جي سڄي ڳالهه جهڙوڪ نقل ڪيل هجي.

تاج بلوچ جو شعر آهي:

ڪو نئون موڙ ڏيو فساني کي. ڪيترو داستان ۾ رهبو.

پٿرن جو شهر، تون هڪ خواب آهين، ڪيف ڌارن ڪوءَ، ۽ تو پڄاڻان، کي رهجي ويل منظر واري ساڳئي داستان تان کڻي ان ۾ رڳو ٿوري مٽ

سٽ ڪري ساڳيو ساڳيو پٽڻو پٽيو ويو آهي. ڪو به نئون موڙ ڪا به نئين ڳاله ناهي.

انگريز ناول نگار جارج آرويل چيو آهي: "جيڪو به ليکڪ سياسي واقعن کان ڪن لاٽار ٿو ڪري، پوءِ اهو ليکڪ يا ته بڪواز ٿو ڪري، يا گڏه جو ڦر آهي." اها ڳاله جارج آرويل تڏهن چئي جڏهن عالمي جنگ ۾ اٽليءَ جون فوجون زمين آسمان هڪ ڪنديون حبش ۾ گهڙي رهيون هيون ۽ ٻئي پاسي هتلر جا عقوبت خانا ماڻهن جي جسمن سان سٿيا پيا هئا. اهو ڪو اهڙو وقت ته نه هو جو ويهي پئرس جي گهٽين ۾ شراب وڪڻندڙ حرام خور آمريڪين جي باري ۾ سئو ناول لکجي.

سنڌ ۾ هندن جون ڌرم شالائون ۽ مندر ۽ انهن جي گهرن ۽ نياڻين جي عزتن تي حملا هڪ وڏو سياسي اشو رهيا آهن ۽ رهندا پيا اچن, انجلي ڪماري کان ويندي لاڙڪاڻي ۾ قهلايل هٿرادو انتهاپسنديءَ ڪري ساڙيل ڌرم شالا ۽ مندر واري سياسي واقعي جي موضوع تي سنڌ جي باصلاحيت نوجوان ڪهاڻيڪار ۽ هاڻي ناول نگار به يار محمد چانڊيي تمام سٺو ناول"اجري ڌرتي ميرا ماڻهو" نالي لکي پنهنجو ادبي فرض نيايو آهي.

جيڪو سھڻي شاعر، بھترين ڪھاڻيڪار ۽ ڪنول پبليڪيشن جي چئيرمين سعيد سومري سڪ مان تحقي ۾ ڏنو. ڪنول پبليڪيشن جو ڪم تمام وڏو آهي، جيڪو سنڌي ادب ۾ انتھائي سگھارو بہ آهي. خير سعيد تي ڪنھن ٻئي ڀيري لکندس. هن دفعي "اجري ڌرتي ميرا ماڻھو" جي اوک ڊوک تا ڪريون، جيڪا سعيد پاران منھنجي لاءِ چئلينج بہ ھئي.

يار محمد چانڊيي جو اڳ ۾ ڪهاڻين جو ڪتاب "جنم جنم الميو" به ڇپيل آهي. جيتوڻيڪ مون اهو نه پڙهيو آهي. پر سندس ايڪڙ ٻيڪڙ ڪهاڻيون پڙهيون اٿم. سندس ڪهاڻين جا موضوع هميشه ٻهراڙي جي ڪردارن سان ٻهڪيل آهن، خانداني جهيڙا، وڏيرن جون حرام پائيون، گهرن ۾ هلندڙ جنسي بي راه روين بابت ڪهاڻيون لکندو رهيو آهي. نوان خيال، نون سلسلا ۽ نوان احساس سندس ڪهاڻين ۾ گهٽ نظر آيا اٿم.

جيتري قدر هن ناول جو سوال آهي ته يار محمد هن ناول ۾ به ڳوٺاڻي زندگي جو چٽ چٽيو آهي. جيڪو هت چڱو اثردار آهي ۽ اهڙو ماحول انڊيا جي ناولن ۾ درلڀ آهي.

ليک پاڻ پنهنجي ڪردارن جو ڀڳوان هوندو آهي. ڪردارن تي اچڻ کان اڳ ۾ پلاٽ/ڪهاڻي تي ٿا ڳالهايون. اسان مٿي چئي چڪا آهيون ته هي ناول هندن سان ٿيندڙ ڏاڍائن سندن ڌرم شالن ۽ مندرن کي ساڙن واري سياسي واقعي تي لکيو ويو آهي. پورو واقعو روپورٽنگ واري انداز ۾ بيان ٿيل آهي ڊرامائي انداز به گهڻو اٿس، اهو ادبي ذوق کان قاثر آهي.

پلاٽ ڪهاڻي جو تاجي پيٽو هوندو آهي. ڪهاڻي ۾ پلاٽ جو هئڻ تمام ضروري آهي. پلاٽ معنيٰ ڪا اهڙي ڳاله ڀلي اها ائبسٽريڪٽ ئي هجي، پر توجه ڇڪائي، اها ڪهاڻي ئي ڪهاڻي چئبي آهي. هن ناول جو پلاٽ/ڪهاڻي ڌيان ڇڪائن ٿا. ها ڳاله پئي ڪئي ڪردارن جي ته ڀڳوان يار محمد چانڊيي ڏاڍا مضبوط ۽ ڪميٽيڊ ڪردار خلقيا آهن، ڪردارن هي آهن.

وشال، ڪلپنا، آرزو ۽ ماهين هن ناول جا مرڪزي ڪردار آهن ۽ پوري ڪهاڻي هن ڪردار جي چؤگرد گهمي ٿي. ناول جا ٻيا ڪردار سرتاج،

صابو، جيجي، ڪاڪو پرڪاش، دودو، ماهه لقاء، دل مراد، موهن ۽ ساگر جيڪو اسلام آباد ۾ رهندڙ وشال جو دست آهي.

وشال هڪ ڳوٺاڻو آهي جيڪو شهر ۾ قانون جي ڊگري وٺي وڪالت ڪري ٿو ۽ انسانن جي حقن جي تنظيم ۾ ڪم ڪري ٿو. ڪلپنا جيڪا وشال جي وڪالت ۾ هم ڪلاسي ۽ پاڙيسرڻ آهي. وشال کيس گهڻي محبت ڪري ٿو. ماهين وشال جي پڦاٽ ۽ ڳوٺاڻي ڇوڪري آهي. جيڪا وشال کي گهڻو چاهي ٿي. هڪ ٻئي ڳوٺاڻي آرزو به وشال جي محبت ۾ چور وشال کي گهڻو چاهي ٿي. هڪ ٻئي ڳوٺاڻي آرزو به وشال جي محبت ۾ چور چور آهي. پوري ڪهاڻي انهن چئني ڪردارن جي ڪٿا آهي. رومانوي ڳالهين سان شروع ٿيل ناول ۾ ڳوٺ جا ماڻهو هڪ ڪوڙي مر شد جي چؤٿير اچي ڦالون ۽ آسون پوريون ڪرائڻ لاءِ گڏ ٿين ٿا. ناول جي هيرو وشال کي بي پنهنجا ماءُ پيءُ وٺي اچن ٿا. وشال مر شد کي ڍونگي سمجهي ۽ سڏي ٿو ۽ ڳوٺاڻن کي سمجهائڻ جي ڪوشش ڪري ٿو. نتيجتن اهوئي مر شد ڳوٺاڻي ڇوڪري آرزو کي ڀڄائي وڃي ٿو.

اڄ جڏهن دنيا چنڊ ۽ ٻين دنيائن کي سر ڪري کوجنائون ڪري اتي رهڻ جا سانباها ڪري رهي آهي اتي اسان جا ماڻهو پير پرستيءَ ۾ گهيريل انڌ جي گهوڙي تي مر شدن ۽ پيرن کان نير انه اولاد وٺڻ جي چڪر ۾ آهن. ليکڪ ان شيءَ کي غلط سمجهي ٿو ۽ نندي ٿو اها سار اهه جوڳي آهي.

ناول ۾ ادبي هڳاءُ سان ڀرپور سٺا مڪالما به آندا ويا آهن. جئين:

- "جڏهن شعور جي روشني جهالت جي انڌيري ۾ ڪاهي پوندي
   آهي, تڏهن تبديلي جو جنم ال ٽر هوندو آهي."
- "دنیا ۾ دولت ۽ شهرت جا بکیا ڪڏهن به انقلاب نه آڻي سگهندا
   آهن"

قصور نه تنهنجو آهي نه منهنجو ۽ نه ئي ڪلپنا جو..!! قصرو هٿ ٺوڪين روايتن جي علمبردار سماج جو آهي، جنهن جي فيصلن ۾ ڌرتيءَ جا غير فطري ورها گا ٿين ٿا ۽ قومن ۾ نفرت جو ٻج پو کجي ٿو."

راجا دسرت کي ٽن راڻين تي ڪو احساس گناهہ ڪونہ ٿيو ۽ رام ان تي ڪڏهن ٽوڪ نہ ڪئي. بدلجندڙ سماج ۽ سوچ ليکڪ کي ڪٿي بہ وٺي وچي سگهن ٿا. هن ناول ۾ به ناول جي هيرو کي ٽي محبوبائون آهن. جنهن جو اعتراف هو خود ناول ۾ ڪري ٿو تہ مون کي ٽي پريون هيون. سنڌي ناولن ۾ اها روايت پئجي وئي آهي تہ جيڪو بہ ناول لکي ٿو ان ۾ ناول جي هيرو کي ٽي يا ان کان وڌيڪ معشوقائون هجن ٿيون. هن ناول ۾ بہ وشال کي ٽي پيار ڪندڙ ڇوڪريون آهن. هڪ کي وشال چاهي ٿو، هڪ وشال کي چاهي ٿي ۽ ٻئي ماهين کي وشال جا مالڪ هن پسند ڪن ٿا ۽ هوءَ وشال تي اکن ڇڪن آهي. اها سنڌي رومانوي نالون ۾ ٽن راڻين رکڻ واري روات جو پهلو گھڻو بحث ۽ تنقيد طلب آهي. جنهن سان پڪسانيت ۽ ورجاءُ محسوس ٿئي ٿو. آرزو جيڪا وشال سان گھڻي محبت ڪري ٿي. اها هڪ ڍونگي مرشد سان ڀڄي وڃي ٿي. آرزو ڳوٺاڻي ۽ مسلمان پيري مريدي ۾ يقين رکندڙ ڇوڪري آهي اها وشال جي پار وڇائڻ لاءِ تيار هجي ٿي. ايترو بي باڪي سان هوء سڀ ڪجهہ چئي ڏئي ٿي, جيڪو هڪ ڳوٺاڻي ڇوڪري جي ڪر دار سان ٺهڪي نہ ٿو.

آرزو جڏهن مرشد وٽ موجود آهي ۽ وشال اتي مرشد کي مڃڻ کان انڪار ڪري ٿو ۽ جهڪي نٿو گهٽ وڌ ڳالهائي ٿو تہ ڳوٺاڻا مٿس لتن مڪن سان حملوكن ٿا. اتي وشال جا ماءُ پيءُ به بيٺا آهن. آرزو جيڪا وشال سان محبت ڪري ٿي و شال جا والدين کيس بچائڻ لاءِ ڪا مزاحمت نٿا ڪن نہ

ئي ڇڏائين ٿا، اهو عجيب لڳي ٿو ۽ ناول ۾ اهو منظر/واقعو غيرحقيقي ۽ فلمي لڳي ٿو. آرزو جڏهن وشال سان محبت ۾ ايتري گرفتار آهي ته هوء مرشد سان ڇو ڀڄي وڃي ٿي. ورجل چيو آهي: LOVE CONQUERS مرشد سان ڇو ڀڄي وڃي ٿي. ورجل چيو آهي: ALL. ته پوءِ آرزو هن جي پيار ۾ ويهي رهي ها، جئين اڪثر ٻهراڙي ۾ ڇوڪريون ويهي انتظار ڪنديون آهن. پر ڪردارن جو ڀڳوان ته ليکڪ هوويرون ناول ۾ ائڊوينچر پيدا ڪرڻ جي لاءِ طاوئف بڻائي ٿو ۽ اسلام آباد تائين سنڌي ڇوڪري جي جسم کي نيلام ڪري ٿو. سچا ۽ ڪميٽيڊ پريمي اهڙو قدم نه کڻندا آهن جيڪو آرزو کان ليکڪ

پيو ناول جو هڪ واقعو جنهن ۾ وشال ۽ ڪلپنا جي لاڙڪاڻي جي اسپتال ۾ موجود آهن ۽ مريضن جي ڊاڪٽرن پاران واهر نہ ڪرڻ تي جڏهن وشال ڪلپنا مريضن جي مالڪن کان پڇن ٿا ته "توهان ڪٿان آيا آهيو؟" هو ٻڌائن ٿا بلوچستان قلات مان… ۽ جڏهن ته مريض کي گوليون لڳل آهن. ڪيڏي نه عجيب ۽ ناسمجهي واري ڳالهه آ ته بلوچستان قالت مان گوليون لڳل مريض لاڙڪاڻي تائين زنده بچي پهچي ٿو. اها به حقيقت بنه ابتي ڳالهه آهي.

ڪاڪو پرڪاش جيڪو ناول جي هيروئن ڪلپنا جو پيءَ آهي. انقلابي ۽ شاعر آهي. اهو وشال کي شاعري ٻڌائي ٿو سان به ڪارو ڪاري تي... جنهن سان ائين لڳي ٿو تہ نوان سلسلا ۽ جذبا ناول ۾ گهٽ پويا ويا آهن. ڪارو ڪاري واري ساڳي موضوع جو ورجاءُ محسوس ٿئي ٿو، جيڪو تمام گهڻو ورجايو ويو آهي. ڪهاڻين شاعري ۽ ناولن ۾... پر ان شاعري ۾ به ڪا جدت نه آهي ڪو نئون احساس نه ٿو اڀري.

ليکڪ آرزو جي بيوفائي کي ٻه دفعا يوسف زليخان واري مذهبي قصي سان تشبيه ڏئي ٿو منهنجي خيال ۾ اها تشبيه سراسر غلط آهي ۽ ٻنهي جي (يوسف زليخان ۽ وشال آرزو) صورتحال ۾ ڏينهن رات جو فرق آهي. آزاد بلوچستان ۽ سنڌ ديس واري ڳاله به ليکڪ کي رپورٽر وانگر نه پر آرٽسٽ وانگر رکطي هئي.

موهن جي دڙي تي ڪلپنا ۽ وشال گهمڻ وڃڻ وارو واقعو... جتي ميوزم ڇوڪرا هڪ ڇوڪري کي ڇيڙن ٿا ۽ اهي ڪي وڏيري جي بگڙيل اولاد آهن ۽ ان تان وشال انهن سان جيڪي ڊائلاگ ڪري ٿو سي به ٺيٺ فلمي ۽ اهو پورو منظر فلمي ۽ هڪ ڊرامي جي سواءِ ڪجه ناهي. گوليون هلن ٿيون ۽ ڪلپنا ۽ وشال کي اتفاق سان ٻانهن ۾ ئي گوليون لڳن ٿيون. مون کي تہ پوري ناول ۾ اهو واقعو فضول ۽ زبردستي ڏنل لڳو.

ڪلپنا هن ناول جي هيروئن آهي. انساني حقن جي تنظيم جي اڳواڻ ۽ سٺي وڪيل به. آءِ سمجهان ٿو تہ ڪمٽمينٽ ۽ محبت ۾ ماڻهو پئتي نه هٽندو آهي. محبت به هڪ وڏي ڪمٽمينٽ آهي. پوءِ حالتون کڻي ڇا به هجن. پر هوء پوري ناول ۾ ڀاڙي نظر اچي ٿي. کيس سنڌ ۾ مزو نٿو اچي. هر وقت هندوستان ڏي وڃڻ جو سوچيندي رهي ٿي. جيڪڏهن هي سنڌ ڌرتي سان سچي آهي ۽ هندن سان ظلم ٿين ٿا ۽ ڌرم شالا ۽ مندر جلن ٿا ته ڀڄڻ ۽ بزدل ٿيڻ ۽ ائين چوڻ ته هي ديس منهنجو نه آهي مون کي محبت آهي پر مان سنڌ نه ايندس. ڪلپنا جو هڪ ڊائلاگ:

"بابو پيرسني ۾ به سنڌ کي چنبڙيو پيو آهي." ان جو مطلب ته هو سنڌ کي ڇڏي ڏي هند لڏي وڃي. صفحي 64 تي وشال کي ڪلپنا چوي ٿي:

"اهي پکي جيڪي سال جي هڪ موسم سنڌوءَ جي ڍنڍن ۾ گذاريندا آهن، ته وري سال جي ٻئي موسم گنگا جمنا جي ندين ۾ رهندي گذاريندا آهن. انهن پکين جي خوبصورتي پري کان ڏسڻ گهرجي، نه ڪي انهن جا پر پتجن..!! ڇو ته پر پتيل پکي نه سنڌ جي ڍنڍن جا مهمان ٿي سگهندا آهن ۽ نه ئي گنگا جمنا جا...!!"

جيڪڏهن ڪلپنا پاڻ کي سنڌ ۾ پرديسي پکي ٿي سمجهي. جمڻ کان وٺي جواني تائين هتي رهي به هي ديس هن کي پنهنجو نٿو لڳي ته اها سندس ڪردار جي نفي آهي.

صفحي 96 تي ڪلپنا جو ڊئلاگ:

مان نٿي چاهيان ته تنهنجي ۽ منهنجي هڪ ٿي وڃڻ کان پوءِ ايندڙ طوفان تنهنجي منهنجي وچ ۾ ڪي تلخ تجربا سامهون آڻي، جنهن سان هندو مسلمان جي وچ ۾ ڪي تلخيون جنم وٺن. جنهن سان قومي تحريڪ نفرتن واري ماحول جو شڪار ٿي وڃي.!!!"

لبرل، ترقي پسند سوچ رکندڙ ۽ پڙهيل ڪڙهيل ڪردار به اهڙي ٻولي ڳالهائين ته حيرت آهي ۽ اها ڪهڙي قومي تحريڪ آهي هئي جنهن سان وشال ۽ ڪلپنا جي محبت ڪري نفرتن جي ور چڙهي وڃي ها. منهنجي خيال ۾ قومي تحريڪ سان جڙيل ماڻهو ۽ وڪيل، انساني حقن جا اڳواڻ ته گهٽ ۾ گهٽ پسند شادي جي خلاف نه هوندا آهن.

آرزو وشال کي ڇڏي مر شد سان ڀڄي وڃي ٿي ۽ مر شد کيس وڪڻي ڇڏي ٿو. اتي ئي ڪلپنا بہ جيڪا پڻ وشال سان محبت ڪري ۽ ڌرتي جو عشق ۽ اونو اٿس ، باجود ان جي بہ پاڻ کي غير محفوظ سمجمي ٿي، هميشہ لاءِ انڊيا هلي وڃي ٿي.

مصر جي انساني حقن جي ڪانفرنس ۾ موهن نالي احمد آباد جو نوجوان ڪلپنا کي چاهڻ لڳي ٿو ۽ هوءَ جهٽ هن سان مڱڻور ٿي ويهي رهي تي. هندن جي اصل حقيقت، فطرت ۽ حسب نسب کي سمجھڻو هجي تي مشهور ناول نگار سائین غلام نبی مغل جی ناول "همئه منصور هزار" کی پڙهجي. جنهن ۾ هندن جي سنڌ ديس سان وابستگي جي حوالي سان تاريخي بحث تيل آهي. بدامني، دهشتگردي، انتهاپسندي رڳو هندن لاءِ نه پر هر سنڌي جو مسئلو آهي پر هندن وٽ هميشه ڀڄڻ جو ئي آپشن هوندو آهي. تاريخي طور هندن جو ڪو ديس ئي نه رهيو آهي, اهي لاڏو رهيا آهن ۽ حيشو ڪيول راماڻي ۽ سوڀي کان سواءِ سڀ ڀاڄوڪڙ رهيا آهن.

ڪلينا جو انڊيا ۾ موهن سان گذارو نٿو ٿئي، هيڏانهن سندس پيءُ كاكو پركاش به گذاري وچي ٿو. وشال به سڀ شيون وساري پنهنجي پقاٽ ماهين ڏانهن موٽ کائي وهانءُ ڪري ٿو ۽ ڪلپنا واپس سنڌ اچي ٿي ۽ پنهنجي پيءُ جي مرتئي تي وشال کي ابتو ڏوراپو ڏئي ٿي تہ منهنجو انتظار كرين ها ۽ موهن خراب شخص هو. پر وشال لاچاري جي ڪيفيت ۾ گم ٿي وڃي ٿو.

ڪنهن ڏاهي جو قول آهي: انسان سماج ان ڪري جوڙيو آهي جئين هو سچ جي سج کي لڪائي چنڊ جي ڪوڙي روشني ۾ جيءُ سگهي." هن ناول جا سڀ ڪردار به سواءِ ڪاڪي پرڪاش جي چنڊ جي روشني جهڙا آهن. ناول جو سرورق ۽ پٺ ورق AMBIGUITY سان پرپور آهي. ناول نالو اُجري ڌرتي ميرا ماڻھو آھي پر ماڻھو وري ڌرتي کان ٻاھر خلا ۾ بارود جي مرندي ڏيکاريا ويا آهن. ائين ٿو لڳي ڄڻ ماڻهو هن ڌرتي جانه هجن. ڪنهن بئي گولي تي رهندا هجن.

ناول ۾ آندل ڪجھ غلط جملا ۽ تشبيھون:

- "ڪلپنا جي بند سنهڙن چپن مان ٽهڪ نڪري ويو." ٽهڪ بند
   چپن مان نہ پر کليل چپن مان نڪرندو آهي.
  - دل ۾ ٻڏتر" دل ٻڏتر ۾ ٿيندي آهي. دل ۾ ٻڏتر نہ ٿيندي آهي.
    - مرشد طرف ويو هيس." نه پر مرشد ڏي ويو هيس.
- وشال جو ڊائلاگ: "ڳوٺ ۾ هيٿاربندن جديد هٿيارن سان حملو
   ڪيو آهي." جنهن وقت حملو ٿيندو آهي ان وقت و شال ننڊ پيو هوندو آهي.
   ان کي ڪيئن خبر پئي هٿيار جديد ها.
- SP جو ڊائلاگ: "اوهان جي ڀيڻ جي خون ۾ ملوث هٿ, ضرور بي نصاب ٿيندا." منهنجي خيال ۾ هٿ نہ پر چهرا بي نقاب ٿيندا آهن.
- مصر جي ڪانفرنس ۾ جڏهن ڪلپنا تقرير ڪري ٿي ته وچ تي
   انگريزي مڪالما آهن جيڪي واضع نه آهي ته ڪنهن چيا آهن.
- "قومي سڃاڻپ رکندڙ دوست شاهزيب.." ڇا لاڙڪاڻي ۾ قومي
   سڃاڻپ قرف شاهزيب جي آهي باقي سڀ غير قومون آباد آهن.
- "سنڌ ۾ سنڌي هندو ۽ سنڌي مسلمان..." ڇا سنڌ ۾ انگريز هندو ۽ مسلمان به آهن.
- "جڏهن ستارا ڌرتي تي لهي اچن ۽ ڌرتي پاتال جو محور ٿي
   وڃي." هي ته سمجهه ۾ ئي نٿو اچي ته ليکڪ ڇا ٿو چور چاهي.
- ناول ۾ آهي ته: "هندو مسلم يعني ٻه قومي نظريو علام اقبال ڏنو
   آهي." ٻه قومي نظريو علامه اقبال نه پر سرسيد احمد خان ڏنو هو. علامه اقبال
   آئيڊيالوجي آف پاڪستان ڏني هئي.

- سعيد سومري جهڙو پبلشر هوندي به ناول ۾ ال ڳڻيون پروف جون
   چڪون رهجي ويون آهن. جئين: هند کي هنڌ، رليءَ کي رلهيءَ ۽ جهُمر
   کي جهومر وغيره ڪري لکيو ويو آهي. جنهن سان پڙهندڙ منجهي پوي ٿو.
- ناول ۾ ٻه جملا جيڪي ڪافي دفعا آيا آهن: "اڪيلو سوچيندي رهجي ويو هيس." ٻيو: "مان ڏانهس معصوم نگاهن سان ڏسندي رهجي ويس." منهنجي خيال ۾ شڪاپوري لهجي ۾ متان ائين چوندا هجن، باقي اسين ته ڏسندو، سوچيندورهجي ويس چوندا آهيون. سهي به ائين ئي آهي.
- هندي ۾ لفظ آهي انتيم سنسڪار يا اگني سنسڪار، جنهن کي
   ليکڪ انتيم سنگسڪار لکيو آهي.
- ناول جي ٻوليءَ ۽ اسلوب تي ڳالهائي سگهجي ٿو. ناول نويس تي اردو جو تمام گهڻو اثر آهي ۽ اجايو سجايو انگريزي جا لفظ ٽنبيا ويا آهن جيڪي ڪنهن به لحاظ کان نٿا سونهن. جئين: بڙبڙ ڪرڻ، لڙ کڙائڻ، پاڻي جي جڳ، شور ۽ ٻيا اڻ ڳڻيا لفظ جيڪي اردو جو ترجمو آهن سنڌي ۾.
- ناول ۾ ڊاڪٽر جو هڪ ڊائلاگ: "اوهان جهڙا ذميوار فرد ئي قومن
   جا گائيڊر هوندا آهن." MBBS ڊاڪٽر کي به گائيڊ لفظ اچارڻ نه اچي اهو
   ته ليکڪ جو ئي نقص ٿي سگهي ٿو.

سنڌ ۾ هن وقت جيڪي بہ نوان ناول ڇپجي اچي رهيا آهن. انهن ۾ ٻوليءَ جو وڏو جهول آهي. مون کي ائين ٿو لڳي ڄڻ سنڌي ليکڪ ڪو سنڌي ٻولي جو نئون لهجو DIALACT ٺاهڻ جي پٺيان آهن. الائي ڇا؟؟؟ سراج ۽ آغا سليم جي ناولن جهڙي ٻولي ورلي اڄوڪي ناولن ۾ ملي ٿي، جنهن پاسي تمام گهڻي ڌيان ڏيڻ جي ضرورت آهي. ناول جو انت هاڪاري آهي. ڪلپنا انڊيا نٿي وڃي ۽ ماهين ۽ وشال کي شاديءَ مبارڪ ڏيڻ لاءِ اچي ٿي. ۽

وشال کان وچن وٺي ٿي تہ هو ٻئي گڏجي ديس جي ماڻهن لاءِ جدوجُهد کي تيز ڪن ۽ ان ۾ ماهين بہ کين گڏ اچي بيهي ٿي. اتي ناول پورو ٿئي ٿو باقي نہ تہ سنڌي ناولن جو انت ڏاڍو عجيب رهيو آهي. يار محمد کي شابس هجي جو هو اهڙي هاڪاري سوچ قهلائڻ لاءِ وک سوري پيو.

مون هي ناول ٽي دفعا پڙهيو ۽ مون کي ائين محسوس ٿيو آهي تہ هي ناول PRE OCCUPIED THOUGHT تحت لکيو ويو آهي. پر پوءِ بہ هڙي گنڀير صور تحال ۽ اهم معاملي تي ليکڪ قلم کڻي وڏي بهتري جو قدم کنيو آهي.

PRICIPLES OF LITRARY CRITICISM جي خالق آئي اي رچرڊسن چوي ٿو: "جيڪي ادب وڻيو، سو پيدا ڪريو، پر ان ۾ سادگي SIMPLCITY فرور ڀريو." يار محمد چانڊيي جي هن ناول ۾ اها يونٽي ڀرپور نموني آهي ۽ مان اِها ڳالهه وڏي ذميداري سان چوان ٿو تہ يار محمد چانڊيي ۾ ناول لکڻ جي قابليت آهي ۽ هو مستقبل ۾ سٺا ناول لکي سگهي ٿو، پر ان لاءِ هن کي شين کي تمام گهڻي محنت ۽ هوم ورڪ جي وڏي ضرورت پوندي.

اڭارو.. ست جولاءِ 2015ع

"سندرتا ۽ ڪروڌ" ناول

# كرود ۾ وتل خوبصورت تخليق

"ميرا! ديوارن ڏانهن ڏسندي ڪر!!"

هن ناول جو اختتامي جملو آهي. ان كان اڳ نور جو ناول "مهذب وحشي" جيكو پڻ هڪ شاندار ناول آهي. مهذب وحشيءَ جو اختتامي جملو هو "كيبر! كليل درين كان پري رهجانءِ."

نور جو ناول لكڻ جو Unique اسلوب آهي. هن جا ناول Novel آهن.

"سندرتا ۽ ڪروڌ" ناول جو اِهو آخري جملوهِن ناول جي سڄي Theme کي بيان ڪري ٿو. آءُ اهيو جملو پڙهي ڪيتري دير تائين سوچيندو رهيم تہ "نور ايڏو ڪيئن ٿو ڀوڳي! يا غور ڪري؟" ها هر تخليقڪارجون تخليقون ان جي ڀوڳنا جو ئي تہ نتيجو هونديون آهن.

عورت جيڪا عالمي سماج ۾ هڪ ديوار ئي ٿي چڪي آهي. جيئن ديوارن جا ڪن ٿيندا آهن ائين ئي عورت کي بہ صرف ڪن ئي آهن. جيئن ديوارن جا ڪا زبان نہ ٿيندي آهي. ائين عالمي سماج جي پس منظر ۾ سنڌي سماج جي عورت به هڪ پالتو جانور ئي وڃي رهي آهي. باقي هن جي وجود ڪا شناخت ڪا انساني خاصيت نہ بچي آهي.

"ديوارن ڏانهن ڏسندي ڪر!!" نور جي وجود مان ڦٽي نڪتل اهو تخليقي خيال آهي جيڪو سورنهن آنا سچ تي مبني آهي. هن ننڍڙي پر پُرمغز جملي ۾ نور دنيا جي انهن سڀني عورتن کي جاڳائڻ جي ڪوشش ڪئي آهي. جيڪي هڪ ديوار جو روپ وٺي چڪيون آهن. ديوارن ۾ رهندي ديوار بڻجي سڀ ڪجھ سهنديون رهن ٿيون.

هيءَ ناول منهنجي پسنديده صنف تي نور سرجيو آهي. ناول جي صنف ۽ عورت جي صنف منهنجا انتهائي غورطلب ۽ ڌيان ڇڪائيندڙ موضوع رهيا آهن. مون پنهنجي مخالف جنس تي هوش سنڀالڻ کان وٺي اڄ ڏينهن تائين پئي سوچيو آهي.

اسان جي مخالف جنس جنهن کي اسين "عورت" جو نالو ڏيون ٿا. نور جيان مون بہ جنس جي بنياد تي عورت جي عظمت جي توهين ٿيندي ڏٺي آهي. هونئن ته سمورو ادب عورت جي تعريف سان ڀريو پيو آهي پر نور جي ناول "سندرتا ۽ ڪروڌ" جو زاويو ڪافي الڳ آهي.

دنيائي ادب ۾ جڏهن به ناول جي ڳالهه ٿيندي ته دوستو وسڪي جو نالو ضرور ايندو ۽ دوستو وسڪي هڪ فلاسافر هو. هن پنهنجي ناولن ذريعي الائي ڪيترن لاڙن ۽ رجحانن کي جنم ڏنو ۽ ان کان پوءِ انهن سڀني روايتن جي تقليد ٿي آهي. وجوديت جنهن جو بابو دوستو وسڪي آهي. نور جي ناولن ۾ به وجود جي فڪر جون ڳالهيون آهن، ڳڻيون آهن.

سنڌي ٻوليءَ جو افسانوي ادب، دنيا جي ٻين ٻولين وانگيان مسلسل تبديلين اختيار ڪندورهندو آهي. اهي تبديليون ڪردارن، فڪر ۽ ٻوليءَ جون هجن ٿيون. جنهن سڀ نئون ادب جنم وٺي ٿو. سنڌيءَ ۾ خاص ڪري موضوعاتي حوالي سان ماڻڪ جو نانءَ کنيو وڃي ٿو. ماڻڪ سنڌي ٻوليءَ ۾ حقيقت نگاريءَ جو وڏو نانءَ آهي. هونئن ته حقيقت نگاري فرانس جي پيداوار آهي. جيئن ته آءَ اڳ ۾ چئي چڪو آهيان ته دوستو وسڪي ڪيترن ئي نظرين جو باني هو. اهڙي طرح هُو هڪ عظيم حقيقت نگار پڻ آهي.

ماڻڪ کان پوءِ حقيقت نگاريءَ ۽ موضوعاتي انقلاب جي لحاظ کان ڪو نالو آهي ته اهو رسول ميمڻ آهي ۽ ان کان پوءِ ڪو نالو ڳڻي سگهجي ٿو ته اهو نور جوڻيجي جو آهي. نور جوڻيجي جون تقريبن سڀ تخليقون موضوعن جي لحاظ کان پوسٽ ماڊرن ازم سان لاڳاپيل آهن. نور جو فڪر ۽ تخليقي پس منظر نفسيات ۽ فلسفي سان واسطو رکندڙ آهي. هن جي لکڻين ۾ ڳوڙهن خيالن، ذهني ولوڙ ۽ جديديت پڄاڻان جي معاملن ۽ مسئلن جو گهيرو اظهار آهي.

"سندرتا ۽ ڪروڌ" جيڪو 5 بابن تي مشتمل آهي. نور جي لکڻ جو انداز ڏاڍو جامع ۽ اعليٰ آهي. هي سڄو ناول فيمينزم ۽ دلت تحريڪن جو اولڙو آهي. ناول ۾ سائنسي سوچ، شعور جي وهڪري، فلسفي، نفسيات ۽ ٻين کوڙ شين جي Interpretation آهي.

نور جا ڪردار Flat جامد ڪردار نہ آهن. هن جا ڪردار Round يعني تبديل ٿيندڙ ڪردار آهن. سنڌياچ ۽ ميرا پنهنجي جوهر ۾ زندگي جي سچ کي سمجهڻ کان پوءِ هن سماج ۾ سهي معنيٰ ۾ شين کي ڪرڻ جي لاءِ ڪوشان ٿي پون ٿا. ڪروڌي سماج کي ڪا لائين ڪو دڳ ڏسڻ گهرن ٿا. پنهنجي حالتن جي تبديلي لاءِ جا کوڙين ٿا، وقت سانڪلهو ڪلهي ۾ ملائي جيئن ٿا. زندگي سان ڀرپور ۽ مثالي ڪردار آهن. هنن وٽ هار نہ آهي. وچولي ۽ هيٺين طبقي جا هجڻ جي باوجود پنهنجي حق ۽ آزاديءَ لاءِ جدوجهد ڪندا رهن ٿا. سماجي حالتن آڌار تبديلين کي سمجهن ٿا، بهتر جعميري تبديلي جو اداراڪ اٿن.

آءُ مشتاق شوري جي ان ڳالھ سان بلڪل اختلاف ڪيان ٿو تہ "سنڌياچ ڪو محدود رهندڙ شخص آهي ۽ سماج ڏانهن لاتعلقي وارو رويو رکي ٿو."

سنڌياچ جو ڪردار عوام دوست ۽ تبديلي پسند ڪردار آهي. هو سماجي حوالي سان هڪ اداري ۾ ڪم ڪري ٿو. اهو ادارو منهنجي خيال ۾ اين جي او طرز جو آهي ۽ ان اداري ۾ رهندي هو سماج جي لاءِ ڪجهہ ڪري ٿو ۽ ان سان جڙيل بہ آهي. ائين ڪونهي تہ هو محڪومي ۾ رهندي محدود سوچ ۽ علم رکندي تبديلي لاءِ ڪوشش نہ ٿو ڪري.

دوستو وسڪيءَ جي تخليقن جو ڪمال آهي جو ان پڙهندڙ ان ساڳي ڪيفيت ۾ هليا وڃن ٿا. جيڪا ڪيفيت هن جا ڪردار محسوس ڪن ٿا. اهو سڀ پڙهي ڪري وسڪي جي پڙهندڙن تي نفسياتي اثر ٿي وڃي ٿو ۽ ان نفسياتي اثر كي "دوستو وسكيانا" جو نانء ڏنو وڃي ٿو. ائين ئي نور جي ڪردارن جون ڪيفيتون ۽ پيڙائون بہ اسان پڙهندڙن تي گهيرو اثر كن تيون. نور جا كردار هن سماج جا منفرد كردار آهن. انهن جون خوبيون, رويا ۽ نفسيات انفرادي آهي, جيڪا سندن الڳ سڃاڻپ جوڙي

هن ناول جو Main Idea عورت ۽ ان سان جڙيل هڙئي معاملات Discourse هيٺ آيا آهن. جيئن شاديءَ جي معاملي تي ليکڪ هي خيال رکي ٿون

"شادي جو تصور – اولهندي دنيا ۽ خاص طور مذهبي رياستن ۾ تذليل ۽ ذلت کان هٽي ڪري شايد ڪجه بہ ناهي! اهڙو تعلق جيڪو نفس ۽ حوس جي آڙ ۾, رياستن پاران جائز قرار ڏنوويو آهي." صفحو 23

شادي جيكو هن دنيا جو اعليٰ ترين بنڌڻ آهي. جيكڏهن اهو انسان نہ جوڙي ها تہ شايد هي جهان اناركي ۽ ڇڙواڳيءَ جي كن ۾ لڙهي ڳري وچي ها. پر ان شادي جي خوبصورت رشتي کي ڪيئن لويو ويو ۽ غلط پرائي ۾ استعمال ڪيو وڃي ٿو ان تي ليکڪ جي خيال آرائي ۽ ان جو حقيقي پاسو پيش ڪرر عمده ترين آهي. شادي جيئن ليکڪ خود چوي ٿو اولهندي رياستن ۾ هڪ ڍونگ ۽ سواءِ Sex جي پورائي جي ٻيو ڪجھ به ناهي. ان موضوع تي تمام وڏو ڊائيلاگ ڪري سگهجي ٿو ۽ اسان جي سماج ۾ عورت جي شادي کان پوءِ ڪا به سماجي حيثيت نه ٿي رهي۽ هوء هڪ شوپيس يا سامان بنجي وڃي ٿي ۽ شادي عورت لاءِ اوڌر تي ور تلگهر، دوا ۽ ماني ٽڪي آهي. جنهن جي ادائيگي قسطن ۾ هوءَ Sex جي صورت ۾ سڄي جواني ۽ بعد ۾ پوڙهائپ ۾ نوڪر ٿي ڪندي رهي ٿي. هن حوالي سان اڃان بہ ليکڪ کي وسيع نظري سان هن معاملي کي بحث هيٺ آڻل گهرجي ها پر پوءِ به جيڪو به ڊسڪورس آهي اهو شاندار ۽ معنيٰ خيز مفهوم ڇڏيندڙ آهي.

باب ٻيون جنهن جو عنوان "انشا" آهي. اهو سنڌياچ جي ڪردار جو تعارفي باب آهي. جو گھڻو مختصر آهي. نور وٽ مختصر انداز ۾ ۾ کوڙ سار اخيال كولي ڇڏڻ جو خوبصورت ڏانءُ آهي. نور جا لفظ جملا ۽ خيال چندول آهن.

باب ٽيون جيڪو ناول جي ٽائيٽل ۽ عنوان سان منسلڪ آهي. عورت اسان جي سماج ۾ گھڻو ولرائيبل طبقو آهي. عورت جنھن جي وجودي مرتبي تي وڏي پئمائي تي ڊسڪورس ڪرڻ جي ضرورت آهي. ان جي نور هن ناول جي صورت ۾ اسان کي شروعات ڪري ڏني آهي. فيمينزم جيڪا

عورت جي وجود جي جدا سڃاڻپ جي جدوجهد آهي. ڇو تہ عورت کي تاريخ ۾ وجودي لحاظ کان ميلاميٽ ڪيو ويو آهي؟ ڇا جي ڪري؟ پوري دنيا ۾ هر شعبي جي Main Stream ۾ عورت نہ جي برابر آهي!

امر سنڌو ڪنھن مضمون ۾ لکيو آھي تہ; "دنيا ۾ جيڪي ھڪ بلين غريب ماڻھو آهن، تن ۾ ٽي ڀاڱي پنج عور تون ۽ ڇوڪريون آهن."

تاريخ, تهذيب, اخلاق, فلسفو, مذهب, سياست, سماج يا وري گهر انهن سڀني ڌارائن ۾ عورت جي ڪا خاص سڃاڻپ حيثيت نہ آهي.

"سندرتا ۽ ڪروڌ" انهن سڀني ڳالهين کي پورٽري ڪري ٿو. تاريخ ۾ عورت جي وجودي عرفان نہ هجڻ بابت ڊاڪٽر غفور ميمڻ مرد کي نہ پر تاريخ کي ذميوار سمجهي ٿو ان ۾ مرد تي ڪو ڏوهہ نہ ڏئي ٿو.

ڊاڪٽر غفور ميمڻ لکي ٿو تہ "عورت فيوڊل دؤر ۾ گھر جي گڏي هئي ۽ سرمائيداري دؤر ۾ مارڪيٽ جي گڏي آهي، اسان ان کي آزادي ٿا سمجھون. جنهن ۾ عورت جي پنهنجي ذات جي سڃاڻپ نہ آهي، صرف هن جي جسم ۽ نقشن جي مڃتا آهي."

يا بئي هنڌ لکي ٿو، "عورت جو ماءِ بلجڻ وارو عمل جيڪو عورت کي ديوي جي رتبي تائين پهچائي ٿو ۽ اهوئي کيس تاريخ جي ابتي چڪرويو ۾ ڦاسايو ويو آهي."

سندرتا ۽ ڪروڌ انهن سڀني سوالن جو رفليڪشن آهي ۽ خود سوال بہ آهي تہ ڊگھو ٺوس بيان بہ آهي. نور باريڪ بيني سان عورت جي وجودي بناوت کان ويندي ان جي سماجي, سياسي, تهذيبي ۽ وجودي سچائي جهڙن ڳالهين کي اسان آڏو پيش ڪرڻ جي ڪوشش ڪئي آهي. پر ڏٺو وڃي تہ مرد پوءِ بہ ڊاڪٽر غفور ميمط جي راءِ سان اختلاف ڪندي, عورت جي حق ۽ وجود کي ميٽل ۾ محرڪ رهيو آهي.

خليل جبران چيو آهي; "رڪاوٽن کي اورانگهڻ ئي عظمت جي نشاني آهي."

نور جوڻيجو اسان جي سماج ۾ حق غضب ڪرر ۽ سچ کي دٻائڻ جون جيڪي رڪاوٽون پيدا ڪيون ويون آهن انهن کي اور انگهي ٿو ۽ عورت جهڙي عظيم انساني تخليق جي وجودي سوالن تي هن جو ناول جبران جي چواڻي عظمت جي نشاني آهي ۽ هڪ عظيم مقصد ۽ ڪم پڻ.

مٿي اسان جيڪو ڊاڪٽر غفور ميمڻ جو حوالو ڏنو ان ئي نقطي کي ناول نگار Marketing Strategy تي تنقيد ڪندي بيان ڪري ٿون "انڊستريل سماج ۾ برانڊس جي پبلستي لاءِ مخصوص نفسياتدان ويهاريا ويندا آهن."

۽ ان سڀ ۾ عورت جو گھڻو استعمال ڪيو وڃي ٿو. ليکڪ ان نقطي کي ڀلي ڀت سمجهي ۽ سمجهائي بہ ٿو.

باب چوٿون وجود جو ورلاپ عورت جي مسلسل موضوع جي ئي ورلاپ آهي. هن باب ۾ ليکڪ ورهاڱي واري نقطي تي تنقيد ڪري ٿو ۽ لکي ٿو تہ ; "خانداني عزت جي لڄ رکڻ جي لاءِ عورتن کي سندي ئي ڀاتين قتل ڪرر ط شروع ڪري وڌو هو."

نور هن ئي باب ۾ اليڪٽرانڪ ۽ پرنٽ ميڊيا جي فضول شين کي وائکو ڪندي پنهنجا زبردست ويچار ونڊيا آهن. هڪ خبردار ۽ سگهاري سر جعهار طور نور سنڌي سماج ۾ موجود سڀني اوڻاين ۽ رياستي هٿ ڪنڊن کي نظر ۾ رکي ٿو.

سنڌي شاعريءَ جي لاءِ ليکڪ جي سوچ ڏاڍي مزيدار آهي جيڪا توهان اڳيان ضرور پيش ڪندس; "سنڌي شاعري جيڪا اڄڪلم ٿئي

پئي... ان مان ائين لڳي ٿو ڄڻ سنڌي ماڻھون محبت جي مرد ۽ عورت جي زاوين کان سواءِ ٻيا پھلو پسي نہ سگھيو آھي."

ليکڪ جي ان راءِ سان سهمت بہ ٿي سگهجي ٿو ڇو تہ سنڌي شاعري سچ ۾ جمود جو شڪار آهي ماضي ۾ گل و بلبل ۽ هاڻي رڳي عورت ئي ان جو مرڪز آهي. داخليت, انقلاب, مزاحمت, شعوري ڀڃ ڊاهه جا موضوع سنڌي شاعريءَ ۾ نہ آهن.

ليکڪ سائنسي نقط نظر سان گھڻيون شيون لکي ٿو ۽ هو بنيادي طرح نفسيات جو ماڻهو به آهي. عورت جي وجود جي مڃتا نه هجڻ جو هڪ دليل ان جي ڪمزور جسامت هجڻ به قرار ڏنووڃي ٿو. نفسيات جي ڳالهه ايندي هنفسياتي رهبر استاد فرائيڊ جو حوالو ضرور ڏبون ان چيو آهي ته "ڪنهن به جيو جي بقا ۽ وجود جي مڃتا جو دارومدار ان جي جسماني بيهڪ تي هجي ٿو."

ان Perspective ۾ نور عورت جي Physical بناوت بابت هڪ ٻئي ڳالھ بہ صفحي 78 بحث هيٺ آندي آهي;

"مرد جي ورتاء جي روش بي ڌڙڪ ۽ بي پرواه ٿيندي آهي. عورت جي بنسبت ڪئي قدر وڌيڪ Neurons-cells آهن. جيڪي ذهن کي سڄي پاسي کان کاٻي پاسي جوڙي رکندا آهن. مرد گهڻو تڻو ذهن جي کاٻي پاسي تي زور آميز ٿيندو آهي. هڪ مسئلي کي هڪ وقت تي حل ڪرڻ جي سگه واري سگهي ٿو. جڏهن ته عورت ذهن جي ٻنهي پهلوئن کي استعمال ڪرڻ جي قوت جي مخصوص صلاحيت رکندي گهڻي رخي مسئلن کي ڪرڻ جي قوت رکي ٿي."

ليکڪ جي ان نشاندهي جي پس منظر ۾ جيڪڏهن تاريخ ۾ جهاتي پايون تہ عورت پنهنجي ان صلاحيت کي استعمال ڪندي پوک جي ايجاد

ڪرڻ کان ويندي گهر گرهستي ۾ Multi Task Job پئي ڪندي آئي آهي. ان جي ان قوت جي ڪري ئي مرد سماجي طور پختو ڪردار پئي رهيو آهي. توڙي جو عورت پنهنجي ان جسماني صلاحيت عيوض کوڙ سماجيمسئلن جو حل ڪڍندي به پاڻ سماجي طور ناڪاره رهجي وئي آهي ۽ سماجي بگاڙ جو سبب به وري ان کي سمجھيو ويو آهي.

نور جو هي ناول "سندرتا ۽ ڪروڌ" پڙهندي مون کي "جارج اسٽيفنس" ڏاڍو ياد آيو. جنهن ريل جي انجڻ ٺاهي هئي. تاريخي طور نہ صرف ريل کي شيطاني ايجاد ڪوٺيو ويو آهي پر ان کان بہ وڌيڪ هنگامو پادرين پريس جي مشين تي ڪيو هو تہ بائيبل/پاڪ ڪتاب ان تي نہ ڇپبو، ڇو جو مشين جو وضونہ ٿيل آهي. سائنس جو سماجي ڪارج اڳ جي ڀيٽ ۾ هاڻي ڪجهه وڌيو آهي. هاڻي ته ڪير اهو به نه ٿو ڄاڻي ته انهن ئي مشينن تي اهي كتاب ڇاپيندڙ جو به وضو ٿيل آهي يا نه؟ ترقي پذير سماجن ۾ انهن فرسوده ڳالهين لاءِ سمجه نه رهي آهي. ناول جو پنجون باب جيڪو "حسين پيچرو" جي نانءُ سان آهي ۽ ميرا جي مڪمل درد ڪھاڻي جو ڊراپ سين آهي. مير ا هن ناول جو مرڪزي ڪر دار جيڪو مشتاق شوري صاحب کي دوستو وسڪي جي ناول ڪر ائيم ائنڊ پنشمينٽ جي ڪر دار جهڙو ڀاسجي تو. ائين مون کي ميرا دوستو وسڪيءَ جي ٻئي هڪ ناول "ايڊيٽ" جي مركزي كردار نستاتسيا فلي پوناجهڙو لڳي ٿو. جيكا پڻ هك وئيشہ آهي. فلي يونا ۽ مير اڄي رام ڪهاڻين ۾ ڪنهن قدر وڏو فرق آهي پر درد ۽ پيڙا ساڳئي آهي. جيڪا دوستو وسڪيءَ جي نستاتسيا فلي پونا کان ٿيندي نور جوڻيجي جي ميرا تائين اچي پڳي آهي.

نور جوٹيجو سائنسي ائپروچ ركندڙ ليكك آهي. هك پاسي هو ميرا جي سورن جو داستان چٽي ٿو ته ٻئي پاسي سائنسي سوچن, فلسفن ۽ علمن جي روشني ۾ انساني زندگي، ترقي ۽ وارتائن جي جاچ ڪري ٿو. جيئن هو Genes Mutation جي موضوعن تي ڳالهائيفڪري نقطہ نگاهہ کان هي ناول نور جي سگهارن ناولن ۾ شمار ٿيندو.

ناول جي هن باب ۾ جيڪو اهم حصو آهي اهو ngo criticوارو آهي. ڪافي وقت کان NGO جي ڪارج, اهميت ۽ ڪمن تي نہ ڳالهايو ويو آهي. ليکڪ ان کي گھڻي گھيرائي کان پسي قلم کنيو آھي ۽ اھي ئي تقريبن زميني حقيقتون آهن. جيئن هو لكي تون

"NGOمجموعي طور تي اڏوهي جيان انساني عقل, مسلسل ويڙه، جي جذبي، سماجي شعور كي كوكلو كري الامئو ماطهو ٺاهل جي كوشش پئي ڪئي آهي."

ngo critic وارن ويچارن جي جيتري به تعريف ڪجي اها گهٽ آهي. ليکڪ NGOجي سڀني پاسن/پهلوئن کان 3D Eye سان اڀياس ڪري رايا جوڙيا آهن. جن تي ngo ئي ميدان ۾ هڪ وڏو بحث ٿيڻ جوانديشو آهي.

نور 147 صفحي تي شادي جي رشتي کي عورت جي ازلي غلامي ۽ قيد جو باعث بطجي ڏيکاريو آهي. اتي مون کي رجنيش اوشو ياد اچي ٿو تہ ڇا واقعى ئى شادي ائين آهى!؟ اوشوبه شادي جو مخالف هو. مگر اتي سوال اهيو آهي ته شادي جو سماج ۾ نعم البدل آخر ڪهڙو آهي؟

نور وت وحشى وارو استعارو گهطو آهي. سندس اڳئين ناول جيان هن ناول ۾ به ڪافي جاين تي هن وحشي جو لفظ استعمال ڪيو آهي. ان لفظ

جي لاءِ وري آءِ استاد فرائيڊ جو ئي حوالو ڏيندس; جنهن چيو آهي; " Man is sick rather the villainous or best " ناهي پر بيمار آهي."

مجموعي طرح نور جون تخليقون شخصي داخليت، شعور ۽ ذهني ڀڃ ڊاهه سان ڀريل هونديون آهن. هي ناول سندرتا ۽ ڪروڌ ان جو ئي پرتوو آهي. نور جو هي ناول فڪر لحاظ کان سگهارو اثر ڇڏيندڙ ناول آهي جنهن جي ڪاميابي جي اميد ڪيون ٿا.

پنهنجي ڳالهه ٻوله جي پڄاڻي استاد شيڪسپيئر جي ڳالهه سان ڪندس تہ ; "زندگي هڪ بي قوف جي ٻڌايل ڪٿا آهي، جا گوڙ گمسان سان ڀريل آهي ۽ جنهن مان هڙ حاصل ڪجهه نه ٿو ٿئي."

# سنڌي ٻاراڻي ادب ۾ ناول نويسي

وڏا ٻار ڊگهيون ڪهاڻيون ۽ قصا تمام گهڻي شوق سان ٻڌندا آهن. انهن ڪهاڻين ۽ قصن ۾ هرپل پال کي گم رکندا ۽ انهن جو اثر به وٺندا آهن. ٻار جي اها نفسيات ته هُو سوال ڪندو رهندو آهي. پوءِ ڇا ٿيو؟ وڏي ڪهاڻي ٻار جي پسند هوندي آهي ائين ئي ناول ۾ ڪهاڻي کي اها ڊگهائي اچي وڃي ٿي جيڪا ٻار پسند ڪن ٿا. ناول جو ڪينواس وسيع هوندو آهي، جنهن ۾ ڪردارن جي گهڻائي ۽ انهن جون لاتعداد ڳالهيون ۽ حادثا قلم بند ٿي وڃن ٿا. جيڪي وڏن ٻارن کي گهڻو وڻن ٿا.

دنيائي ادب ۽ ٻولين ۾ ٻال ناول ڪافي گھڻو لکيو ويو آهي ۽ لکجي بہ رهيو آهي. سنڌي ٻوليءَ ۾ جيئن وڏي ادب ۾ ناول گھٽ لکيو ويو آهي. سنڌي ٻاراڻي ادب جي تاريخ ۾ ڪي هٿن تي هڻڻ جيترا ٻال ناول لکيا ويا آهن.

داڪٽر هوند راج بلواڻي مطابق; "ٻال ناول جا ٻه مکيه جزا آهن: 1. موضوع 2. ڪر دارنگاري"(1)

منهنجي خيال ۾ ٽيون جزو پلاٽ بہ هجڻ گهرجي. ڇو ته ٻار ڪهاڻي جي اڻت ۽ بيهڪ ۾ به دلچسپي رکندا آهن. موضوع کڻي دلچسپي وارو هجي اگر پلاٽ جي جوڙجڪ ۾ ڪٿي کوٽ ٿي پوي ٿي ته ٻار جي دلچسپي ختم ٿي ويندي.

#### بال ناول جو موضوع:

بال ناول آهي ته ظاهر آهي ته موضوع ته بارن سان واسطيدار هجڻ گهرجي. موضوع هجي به اهڙو جيڪو بارن کي سمجه ۾ به اچي سگهي. فلسفو، عشق، نفسيات يا ٻيا اهڙا ڳوڙها موضوع نه کڻڻ گهرجن. جنهن سان بار منجمي پوي. بارن جي نفسيات موجب انهن کي کل مذاق ۽ گهمڻ قرڻ جون ڳالهيون وڌيڪ ڇڪ ڪنديون آهن. بال ناول ۾ موضوع جي لحاظ کان نيئن دنيا جون ڳالهيون ۽ ائڊوينچر هجڻ لازمي آهي.

### بال ناول جي ڪردار نگاري:

ٻال ناول جي ڪردارن جي چونڊ تي وڌ ۾ وڌ ڌيان ڏيڻ گهرجي. ڇو جو ٻار جو ذهن تمام گهڻو نازڪ هوندو آهي. هو ڪنهن به ڪردار کي وٺي ڪري منفي اثر وٺي سگهي ٿو. ان لاءِ ناول ۾ سڀ ڪردار صاف سٿرا ۽ انهن جي ٻولي به اخلاقي ۽ سهڻي هجي. جنهن ٻار جي ڪردار جي بناوت ٿئي ۽ پڙهڻ ۾ دلچسپي قائم رهي.

# ورهاڭي كان اڳ سنڌي ٻال ناول:

جيئن وڏي ادب ۾ ناول جي شروعات ترجمي سان ٿي آهي. بلڪل ائين ئي ٻال ناول جي شروعات بہ ترجمي سان ٿئي ٿي. ورهاڱي کان اڳ ڇپيل سڀ ٻال ناول ترجمي جي صورت ۾ آيا ۽ اهڙو ڪو اصلوڪو ٻال ناول نه ٿو ليي.

ڊاڪٽر هوندراج بلواڻي مطابق: نانڪرام ڌرمداس ميرچنداڻي جو "نازڪ گلڙا" 1928ع ۾ اسڪول جيون تي لکيل پهريون ناول هو. پر اهو به هڪ وديشي ناول جي آڌار تي لکيل هو.(2)

## ورهاڱي کان پوءِ سنڌي ٻال ناول:

ورهاڱي کان پوءِ سنڌي ٻال ناول جي باقاعده شروعات ٿئي ٿي ۽ پهريون اصلوڪو ٻال ناول 1958ع, سرگ جي ڳولها, موهن ڪلپنا جو آهي. ان کان پوءِ ورهاڱي کان اڳ جي ڀيٽ ۾ ورهاڱي کان پوءِ سٺا ناول لکيا ويا . پر پوءِ انگ صفا گهٽ آهي. مزاحيہ, راج باد شاهن, زندگي جي ٻين موضوعن تي بارن جي دلچسپي وٽان ناول لکيا ويا .

ور هاڱي کان پوءِ انڊيا ۾ ڇپيل ٻال ناولن جو وچور

| سال   | ڇپائيندڙ                      | ناول نگار                                 | ناول جو نالو                   | نمبر |
|-------|-------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------|------|
| 1958ع | ميرج ساهيت مالها<br>الهاس نگر | موهن كلپنا                                | سرڳ جي ڳولها                   | .1   |
| 1963ع | لوك سيوا مندل،<br>ممبئي       | ديپچندر<br>تلكوچند                        | سندر رامائح                    | .2   |
| 1963ع | ايل ڪشنچند ۽<br>نس الهاس نگر  | دولترام<br>هیمنداس<br>کلیا <sup>ط</sup> ي | راجا وكرماجيت<br>جون 32 پتليون | .3   |
| 1963ع | گورڌن بوك<br>اسٽال اجمير      | دولترام<br>هیمنداس<br>ڪلياڻي              | چار درویش                      | .4   |
| 1946ع | ليك <i>ڪ</i><br>پاڻ           | سترامداس سائل                             | سهراب ۽ رستم                   | .5   |

| 1968ع | اپسرا پبليڪيشن | هوندراج بلوالي            | هڪڙو هو                         | .6  |
|-------|----------------|---------------------------|---------------------------------|-----|
|       | احمد آباد      |                           | راجكمار                         |     |
| 1976ع |                | راجيش كتوالي              | پوپ جادوگر                      | .7  |
| 1971ع |                | كنعيو گوپلاڻي             | ڀڳڙومندر                        | .8  |
| 1982ع |                | جڳديش لڇاڻي               | روپ ننگر ج <i>ي</i><br>راجڪماري | .9  |
| 1982ع |                | جڳديش لڇاڻي               | گلن ڦلن جي راڻي                 | .10 |
| 1983ع |                | ميول آهوجا                | لال جادوگر                      | .11 |
| 1985ع |                | ٽهلرام جيسومل             | هيرا موتي                       | 12  |
| 1990ع |                | جيوت گوگيا<br>جوت         | شينهن ۽ ٻڪري                    | .13 |
| 1990ع |                | منوهر بيدي<br>جڳديش لڇاڻي | ملي كبوتر مقابلو                | .14 |
| 1992ع |                | جڳديش لڇاڻي               | لعل هيري جي ڳولا                | .15 |
| 1991ع |                | تهلرام جيسومل             | معصوم مرك                       | .16 |
| 1     |                |                           |                                 |     |

#### داستان ۽ قصا:

داستان ۽ قصا جن کي قديم دؤر جا ناول چئجي تہ ڪو وڌاء نہ تيندو. الف ليلي، حاتم طائي، چار درويش، گل بكاولي، ممتاز دمساز، اهرًا قصا ۽ داستان آهن. جيڪي خاص ٻارن لاءِ نه لکيل آهن. پر اهي ٻار تمام وڏي دلچسپي سان پڙهندا رهيا آهن.

داكتر هوندراج بلوائي مطابق: اهڙي قصن جو ليكك دولترام هيمنداس كليالي هو. اهڙا قصا ٻار جي شوق جي انتها رهيا آهن. ڇو تہ انهن جا حادثا، منظر ۽ ڊيگهم ٻارن کي وڻندڙ لڳن ٿا ۽ هو انهن ۾ گم ٿي وچن ٿا.

# سنڌ ۾ بال ناول:

لڳ ڀڳ ستر سالن جي ايڏي وڏي عرصي ۾ ٻال ناول جو تعداد ۽ چونڊ گھٽ رهي آهي. سنڌ ۽ هند ۾ ٻاراڻي شاعري تمام گھڻي لکي وئي آهي ۽ لکي وڃي ٻه پئي پر ڪهاڻي ۽ ناول تي ايترو جو ڳو ڌيان نه رهيو آهي. اگر سنڌ ۽ هند ۾ ڇپيل ٻال ناولن کي گڏائجي ته ڪي 20 يا 25 ناول مس ٿيندا. باقي شاعريءَ جي گيتن جا ڪتاب جهجها اچي رهيا آهن. سنڌ ۾ هند جي ڀيٽ ۾ ٻال ناول جو انگ مايوس ڪندڙ آهي. سنڌ ۾ جن ٻال ناول لکيا آهن. انهن ۾ "موکي" امر لغاري, جو ناول آهي. جيڪو ڪنول پبليڪيشن قمبر جو ڇپيل آهي. خالد آزاد جو "سج اڀرڻ کان پوءِ" ۽ انور ابڙي جو "يڳل رانديڪو" ڪاڇو پبليڪيشن ياران بال ناول آندا ويا آهن.

# ورهاڱي کان پوءِ سنڌ ۾ ڇپيل طبعزاد ٻال ناولن جو وچور

| سال       | ڇپائيندڙ        | ناول نگار    | ناول جو نالو   | نمبر |
|-----------|-----------------|--------------|----------------|------|
| 1980ع     |                 | اڪبر         | بتين واري ناني | .1   |
|           |                 | جسڪاڻي       |                |      |
| 1982ع     |                 | شمس الدين    | لاكو قلاطي     | .2   |
|           |                 | عرساطي       |                |      |
| 1993ع     | ثقافت كاتو سنذ  | علي بابا     | سنڌ باد جو سفر | .3   |
| 1993ع     |                 | طارق قريشي   | ٻالڪ فورس ۽    | .4   |
|           |                 |              | يوت بنگلو      |      |
| 1993ع     |                 | ذوالفقار علي | خوفناك سازش    | .5   |
|           |                 | ڀٽي          |                |      |
| 2002ع     | سنڌ رائيتر      | نوشاد        | رولو           | .6   |
|           | پبليڪيشن        |              |                |      |
| 2004ع     |                 | اختر جانوري  | پنهنجي ڌرتي    | .7   |
|           |                 |              | پنهنجا ساهه    |      |
| 2005ع     | سنڌي ادبي بور ڊ | خالد آزاد    | سج اڀرڻ کان    | .8   |
|           | ڄامشورو         |              | پوءِ           |      |
| 2005ع     | ڪاوش مئگزين,    | ممتاز بخاري  | جڏهن روپ گم    | .9   |
| حوالو (3) | كاوش پبليكيشن   |              | ٿي وئي         |      |
|           | حيدرآباد        |              |                |      |
|           |                 | پروانو       | هل تہ هلون چنڊ | 10   |
|           |                 | سيوهاطي      | تي             | •    |

| 2008ع | ڪاڇو پبليڪيشن, | انور ابڙو    | ڀڳل رانديڪو   | 11 |
|-------|----------------|--------------|---------------|----|
|       | ڪراچي          |              |               | ٠  |
| 2016ع | مهراط اكيدمي   | عبدالغفار    | جاڳو جاڳو     | 12 |
|       | شڪارپور        | سومرو        |               | ٠  |
| 2018ع | كويتا پبليكيشن | انور ابڙو    | ننڍڙو چنڊ     | 13 |
|       | حيدرآباد       |              |               | •  |
| 2019ع | مهراط اكيدمي   | شبانه سولنگي | ٽارزن شڪارپور | 14 |
|       | شڪارپور        |              | a a           | •  |

#### بال ناول بابت اهم نقطا:

- هند ۾ ٻال ناول جو ڪم ساراه جوڳو آهي ۽ اتان جي ليکڪن
   ڪافي ناول لکيا آهن.
- سنڌ جي وڏن ناول نگارن ۽ ڪماڻيڪارن کي ٻال ناول جي شعبي
   طرف ڌيان ڏيندي هڪ اڌ ٻال ناول لکڻ گهرجي.
- موضوع جي لحاظ کان جيئن ٻين ٻولين ۾ نوال آڻي وڏا قصا يا ناولن جو سلسلو آندو وڃي ٿو . انگريزي ۾ هيري پوٽر جي سيرز، ان طرز جو ناول سنڌ ۾ ٻه اچڻ گهرجي.
  - تاريخي ۽ ثقافتي يا جاسوسي قسم جا به ٻال ناول لکيا وڃن.

#### ورهاڱي کان پوءَ ۽ اڳ ۾ ٻين ٻولين مان ترجمو ڪيل ٻال ناولن جو وچور

| سال | ڇپائيندڙ | ناول نگار/ | ناول جو نالو | نمبر |
|-----|----------|------------|--------------|------|
|     |          | مترجم      |              |      |

| 2011ع | نئون نياپو     | جيف كاتلر   | ڳولا جو سفر   | 1  |
|-------|----------------|-------------|---------------|----|
|       | اكيڊمي كراچي   | ائند هائيم  | (كوجنا)       |    |
|       |                | جيف/ايازيٽو | Heroes of     |    |
|       |                |             | Civilization  |    |
| 2016ع | سنڌي ادبي بورڊ | ايڊمنڊ      | مريخ جا مسافر | .2 |
|       | ڄامشورو        | كوپر/يوسف   |               |    |
|       |                | سنڌي        |               |    |
| 2020ع | سچائي اشاعت    | رابرٽ لوئس  | تلسمي جن      | .3 |
|       | گهر دڙو        | استيونس/يو  | The Amp       |    |
|       |                | سف سنڌي     |               |    |

ٻال ناول جي لکڻ لاءِ ٻارن جي ذهينت کي ڌيان ۾ رکي دلچسپ ۽ خاص قسم جو قصو ڪا ڪٿا يا پلاٽ کڻجي جنهن سان ڪي معياري ٻال ناول ميدان ۾ اچن.

هند ۽ سنڌ ۾ هي صنف ڪو خاص مقام تي نه پهچي سگهي آهي نه ئي ايڏو معياري ڪم تي سگهيو آهي, شاعري گيتن وانگي هي صنف به خاص توجه جي گهرجائو آهي.

#### حوالا:

- 1. سنڌي ٻال ساهتي، سنڌي ساهت گهر، حيدر آباد، 2007ع.
  - 2. ساڳيو
- 3. سنڌي ٻاراڻي ادب جي تاريخ، خالد آزاد، سنڌي ٻولي جو بااختيار ادارو، حيدر آباد.
  - 4. سنڌي ناول جي اوسر، ممتاز بخاري، سنڌيڪا اڪيڊمي ڪراچي. 2021ع.

# تنقيدي ۽ تحقيقي اپٽار

# غلام مغل جا ناول\_ موضوع ۽ مقصديت

سنڌي ۾ جڏهن چيو ويو تہ "سنڌي ڪهاڻي کي گولي لڳي وئي!" اهو هڪ Miss Concept هو. پر ان جو امطلب ڪٿي اهو به هيو ته نسيم کرل کان سواءِ ڪو به سنڌي ۾ بهتر ڪهاڻي لکي نه ٿو سگهي. پر ائين نه آهي ۽ نه ئي هو.

انگريزيءَ ۾ جڏهن چيو ويو ته Now, Novel is dead. تڏهن اهو بانور ڪرائڻ لاءِ چيو ويو "جيمس جوائس جي "يوليسيس کان بهتر ناول هاڻي ڪيئن ٿو اچي سگهي؟" پر مہ ائين نه هو نه وري آهي. ناول ته اڃا به جيئرو آهي. ان جملي کي ڄاڻ اچي هڪ صدي پوري ٿي آهي.

سراج جي ٻيئن ورسي جي تقريب کي غلام نبي مغل خطاب ڪندي چيو ته "سراج مون کي چيو هو ته "تو جيڪو اوڙ اهه ناول لکيو آهي، ڪاش! اهو مان لکان ها." غلام مغل چيو ته "مون کي فخر آهي ته سراج ائين چيو هو.

محمد عثمان ڏيپلائي کان پوءِ سنڌي ۾ تاريخي ناول تي سراج ۽ غلام نبي مغل ڪم ڪيو آهي. سراج جو "پڙاڏو سوئي سڏ" ارغونن ۽ ترخانن جي دور جي تاريخي احاطي تي مشتمل آهي. سراج جي ناولن ۾ رومانس ڪجه گهڻو ئي آهي. ان ئي موضوع تي غلام مغل جو اوڙ اهم ناول به آهي. جيڪو غلام نبي مغل جو الوو اهم ارغونن، ترخانن، مغلن، علام نبي مغل جو الوو آهي. اوڙ اهم ۾ ارغونن، ترخانن، مغلن، ڪلهوڙن کان ويندي اڄ 20 سال اڳ جي سنڌ جي سياسي ۽ سماجي حالتن تي طائر انه نظر ڪئي وئي آهي.

اوڙاهه ناول ۾ حيدر آباد جون گهٽيون، پاڙا، روڊ رستا ۽ ان جي تاريخي بيھڪ جون ڳالهيون آهن. غلام نبي مغل ۽ مدد علي سنڌي حيدر آباد شهر کي پنهنجي تخليقن ۾ دلي طور موضوع بنايو آهي. مدد علي سنڌي جي ڪهاڻي "هينئڙو ڪچي تند جيان" حيدر آباد جي اجڙي ويل خوبصورت ۽ قدرتي حسن جي ڪهاڻي آهي. منهنجي خيال ۾ غلام نبي مغل ۽ مدد علي سنڌي جي لاءِ حيدر آباد هڪ ڪيفيت بڻجي وئي آهي.

غلام نبي مغل سنڌي ناول نگاريءَ جو اهو مسافر آهي. جنهن جي ادبي ڪيريئر تي ستن ناولن جي فهرست آهي. جن منجه پنج اصلوڪا آهن، باقي ٻه ناول ترجمو ڪيا اٿس. هڪ فرنچ ناول ۽ ٻيو پنجابي "بنديوان" نالي سان ناول آهن. غلام نبي مغل جي ڪهاڻي جي ميدان ۾ به وڏي حصيداري آهي. سندس چار ڪهاڻي مجموعا اچي چڪا آهن. ۽ هو انهن تي ايوارڊ به ماڻي چڪو آهي.

غلام نبي مغل جي پهريتي ناول مڃتا ماڻي. سندس ناول جي موضوع جي سوشو پوليٽيڪل تاريخ ۽ وچولي طبقي جو نہ اسرح آهي. پوري ناول ۾ سنڌ جي تاريخي ڇنڊڇاڻ ۽ غلط مفروضن کي چٽيو ويو آهي.

غلام نبي مغل ذاتي طور كالمن ۽ كهاڻين كي گهٽ اهميت ڏيندو، ان ڳاله ساڻس ملي كري سڏ پئي ۽ ان ڳاله مون كي گهڻو متاثر به كيو. ناول جي شعبي ڏانهن غلام نبي مغل جي سنجيدگي هڪ خوشي ڏيندڙ احساس آهي.

سنڌي ۾ ائين ٿئي ٿو ته نثر پڙهندڙ جو وڏو ڪال آهي ۽ ٻيو تخليق ڪار جيڪو لکي ٿو اهو ڇپر ائي به پاڻ ٿو. ٻاهرين دنيا ۾ ته ناول جا ڏهه ڏهه ايڊيٽر ويهن ٿا ۽ ناول جي سڀني پاسن کي ويهي ڇنڊين ڇاڻين ٿا. پوءِ ٿو ناول باز ار

۾ اچي. سنڌي ناول اسان جو ان صورتحال مان گذري پيو. ان جاکوڙ سبب هڪ تہ اهو آهي جڏهن پڙهيونہ ٿو وڃي تہ تنقيد ڪير ڪندو؟ مختلف رايا ڪٿان ايندا! سو ان سبب سنڌ ۾ پختي ۽ پراڻي ناون نگار کان بہ پنهنجن ناولن ۾ کوڙ چڪون رهجي ويون آهن. جيڪي مون کي مطالعي وقت سامهون آيون آهن ۽ انهن بابت لکي رهيو آهيان.

پروفيسر نامديو تارا ميرچنداڻي چيو آهي ته "آلوچنا هڪ ڪوڙي بادامي آهي. جيڪو لکي ٿو هن لاءِ به." بادامي آهي. جيڪو لکي ٿو هن لاءِ به, جنهن بابت لکيو وڃي ٿو هن لاءِ به." سوسنڌ جاليکڪ ۽ نقاد جيڪڏهن اهي ڪوڙيون باداميون کائڻ شروع ڪن ها ته ناول ۽ تنقيدي ادب هن يل گهڻو اڳتي هجن ها.

"اوڙاه" ناول ۾ سنڌ جي ساڍا چار سو سالن جي سوشو۔پوليٽيڪل تاريخ کي بيان ڪيوويو آهي. سنڌ جي سول سوسائٽي جو نہ ٺهڻ ۽ سنڌ جي سورن ۽ ڏچن جا ڪارڻ ۽ حيدر آباد ۾ 80ع ۽ 90ع جي ڏهاڪي ۾ سنڌي مهاجرن جي جهيڙن جي پس منظر ۾ لکيل آهي. "وطن يا واويلا" ناول ۾ ان وقت سنڌ جي وڏن شهرن ۽ سنڌين کي جيڪو نقصان ٿيو، ان ۾ سگهاري طرح ناول جي صورت ۾ آندو ويو آهي. شهري سنڌ خاص ڪري حيدر آباد شهر جي تباهي جو، سنڌين سان ٿيل ويڌن ۽ قتل و غارت به ان ناول ۾ تاريخي طور محفوظ ٿي وئي آهي. غلام نبي مغل تاريخ سان گهيري دل رکندڙ ليکڪ آهي سابه پنهنجي وطن سنڌ جي تاريخ ۽ ان ۾ مفروضا ڪاري. 1000ع ۾ غلام نبي مغل جو ٽيون ناول "مون کي ساه کڻل ڏيو" ڇپيو. 1000ع ۾ غلام نبي مغل جو ٽيون ناول "مون کي ساه کڻل ڏيو" ۽ رولاڪ" اهو ناول ڪارو ڪاريءَ جي موضوع تي آهي. دونهاٽيل راتيون ۽ رولاڪ" غلام نبي مغل جو ٻيون ناول آهي. جيڪو پڻ بهترين ناول آهي. غلام نبي مغل جو ٻيون ناول آهي. جيڪو پڻ بهترين ناول آهي. غلام نبي مغل جو ٻيون ناول آهي. جيڪو پڻ بهترين ناول آهي. غلام نبي

هڪجهڙائي جو شڪار آهن. ٻنهي ناول ۾ هڪ ئي ڳالهه سوشو-پوليٽيڪل تاريخ ۽ مڊل ڪلاس جو نه جڙڻ ۽ تاريخي غلطين جي ڄاڻ جيڪا ساڍا چار سو سال کان 2012ع تائين هلي اچي ٿي.

"اوڙاهه" ناول تي ان زماني ۾ فني پهلوئن تي تنقيد ڪئي وئي هئي پر همئه منصور هزار" به فني لحاظ کان کوٽل ناول آهي.

برناردِشا چيو آهي ته "قانون انهيءَ کان سواءِ ٻيو ڇا آهي ته انهيءَ بهاني توهان کي قاسي چاڙهيو وڃي."

ائين فن به تخليقڪار جي خيال کي ماري ڇڏي ٿو. بلڪل ائين ئي سائين غلام نبي ناول جي فني پاسن جي بنا پرواه جي پنهنجي ڳاله، سوچ اثرائتي نموني سان انهن ٻنهي ناولن جي صورت ۾ رکي ويو آهي.

فڪري نقطہ نظر سان غلام نبي صاحب جون لکڻيون مضبوط ۽ ڪارائيتون آهن. اهي پڙهڻ سان گھٽ ۾ گھٽ اسان جھڙو نوجوان رومانويت جي تصورن مان نڪري اچي ٿو.

ڪارل مارڪس مڊل ڪلاس لاءِ چوي ٿون انقلاب جي راه ۾ سڀ کان وڏي روڪاوٽ مڊل ڪلاس طبقي جي آهي، ان جون نظرون آسمان تي ۽ پير گپ ۾ هوندا آهن."

اها حقيقت آهي ته اسان جو وچولو طبقو لالچي ۽ فريبي آهي. ان وٽ وطن جي مفاد بجاءِ ڇسا مقصد يا ننڍا مقصد آهن. جيئن نوڪري حاصل ڪرڻ ۽ بنگلو اڏڻ وغيره جيڪڏهن مڊل ڪلاس سهي معنيٰ ۾ جڙيل هجي ته انقلاب اچڻ ۾ دير نه ٿيندي ٻئي صورت ۾ اهو ئي ان جي روڪاوٽ آهي. وچولي طبقي جي بنياد تي مستقبل جون راهون متعين ٿينديون آهن. اسان کي تاريخي طور ته ناڪام بڻائيندي وچولي طبقي کي اسرڻ ۽ نسرڻ نه ڏنو ويو آهي. ان ۾ انهيءَ دؤر جي حڪومتن ۽ رياستي

ادارن جو قصور آهي. جنهن کي غلام نبي مغل پنهنجي ٻنهي ناولن ۾ بحث هيٺ آندو آهي.

ارسطو چيو آهي تم; "بهترين سياسي فرد، وچولي طبقي جا شمري ئي ٺاهيندا آهن."

هي ٻئي ناول غلام نبي مغل صاحب جا تاريخي ناول آهن. جنهن ۾ هن سياسي قوتن جي نہ اڀرڻ ۽ انهن جي محرڪن ۽ وڇولي طبقي جي ارتقا ۽ جوڙجڪ کي تاريخي تناظر ۾ ڏسڻ پيش ڪرڻ جي هڪ سٺي ڪوشش ڪئي آهي. سنڌي قوم پنهنجي مختلف تاريخي دورن ۾ ڪيئن پئي منهن ڏنو آهي. ڌارين ڪهڙي حڪمت عملي سان سنڌين جي غلطين جو فائدو وٺي انهن تي حڪمراني پئي ڪئي اهو سڀ "همئه منصور هزار" ۾ آهي.

هن ناول ۾ پلاٽ، ڪردارنگاري ڪنهن قدر ڪمزور آهن پر منظرنگاري، مڪالما تاريخي حقيقتون بي باڪي سان بيان ٿيل آهن. غلام نبي مغل جا موضوع جتي حيدر آباد، تاريخي واقعا ۽ سول سوسائتي آهن. اتي سندس طارق اشرف به هڪ الڳ موضوع آهي. غلام نبي صاحب سهڻي رسالي جي باني ايڊيٽرن منجهان آهي. پاڻ طارق اشرف کي تمام گهڻو ويجهو رهيو آهي. اوڙاهه ناول جي ارپنا ۾ غلام نبي مغل لکيو آهي ته هيءَ ناول مون طارق اشرف جي چوڻ تي ئي لکڻ شروع ڪيو هو. اوڙاهه جيان همه منصور هزار…! جي ارپنا به طارق اشرف کي ڪئي وئي آهي.

"همئه منصور هزار..!" ناول جو مک ڪردار عبدالرحمان خان آهي. جيڪو زمينداري ۽ ڪاروباري ماڻهو آهي. ليکڪ ان کي ننڍو زميندار ڪري لکيو آهي. پر ناول ۾ ان جي موجودگي ننڍي ڪاروباري زميندار جي نه آهي. مک ڪردار پاڻ ئي چوي ٿو "منهنجا ڀائر فيوڊل لارڊس ۾ شمار ٿي سگهنٿا. پر آئون هڪ لوئر مڊل ڪلاس جو سنڌي آهيان." زيب النساءِ

جيڪا ناول جو ٻيو ڪردار آهي. مک ڪردار عبدالرحمان خان زيب جو مڙس آهي. ناول جي شروعات ٻنهي جي ڳالهه ٻولهه سان ٿئي ٿي.

عبدالرحمان خان جيڪو پنهنجي سڀاءَ ۽ ڏيک ويک ۾ وڏيروب آهي ته ڪاليج ۾ هيومن بيوهيور ۽ انٿروپالاجي تي ليڪچر به ڏي ٿو. ٻئي جيڪا اهم ڳالهه هن ڪردار سان لاڳو ٿئي ٿي اها سنڌ آهي. سنڌ جون ابتر حالتون ۽ پٺتي هجڻ هن کان برداشت نه ٿو ٿئي. ۽ هو خودڪشي ڪرڻ جو اعلان ڪري ٿو ۽ ان بابت پنهنجي ڊاڪٽر ۽ دوستن سان رابطو ڪري ٿو ۽ چيف سيڪريٽري کي فيڪس به ڪري ڇڏي ٿو.

وڏيري خان کي هزار ايڪڙ ٻني آهي پوءِ به هو ننڍو زميندار آهي. سنڌي سماج ۾ مڊل ڪلاس جي نه هجڻ تي وڏي ڳڻتي آهي ۽ هو رضاڪار انه طور مرڻ جو اعلان ڪري ٿو. هيء سڄو ناول سنڌ پرستي ۽ قومپرستيءَ جي پلاٽ تي آڌاريل آهي. پر ان ۾ افسانوري يا دابي لحاظ کان نه پر ليڪچر ۽ مضمون واري طرز تي شين کي بيان ڪيو ويو آهي. وڏيري وٽ اڪثر نوجوان عور تون ۽ ڇوڪرا ايندا رهن ٿا. جن سان هو ڪچهري ڪري ٿو. چيٽاييٽي وارا امتحان پاس ڪندڙ افسر شاهي لڏو به خان جو مهمان ٿئي ٿو. ناول نگار انهن افسرن ۽ نوجوان کان سوال ڪرائي ۽ وڏيري خان جو ڪردار انهن سوالن جي جواب ۾ تاريخي ۽ زميني حقيقتن تان پردو کڻي ٿو. ٿو. وڏيرو خان عورت جي سورنهن سينگارن تي ڳالهائي ٿو ته وقم جي وصف به به بڌائي ٿو. صفحي 50 تي ناول نگار لکي ٿون

"ڪاڪو چنو ڪتي ڪنهن تاريخ ۾ نظر اچي ٿو جنهن محمد بن قاسم جو سات ڏنو ۽ تاريخي دور ۾ چنن جي ڪنهن فرد ائين ئي سنڌ جي اوائلي غدارن منجه پنهنجو نالو لکرايو."

ناول نگار اهڙيون ڇرڪائيندڙ ۽ ال ڇهيل ڳالهيون ڪري ٿو جو پڙهندڙ حيرت ۾ پئجي وڃي. مغل صاحب پوري تاريخ کي پڙهيو آهي, سمجهيو ۽ پوءِ هن "همئه منصور هزار…!" ۾ ان کي اٿلايو آهي. نوجوان نسل کي هي ناول ضرور پڙهڻ گهرجن. ناول نگار جي ڪن ڳالهين سان سهمت به تجي پر پڙهندڙ جي من ۾ اهو به سوال اتي ٿو ته "راجا ڏاهر سنڌي اصل نه هو." ناول نگار فلاڻو به سنڌي نه هو. فلاڻي جو تعلق فلاڻي ملڪ سان هو وغيره جهڙيون ڳالهه ڪرڻ مان ڪهڙو فائدو آهي پوءِ ڀلا ان صورت ۾ ڇا تئي ؟

صفحي 53 تي آهي ته "ارغون, ترخان ۽ مغلن جي متعصب ۽ سنڌ متعلق پوري ڄاڻ نه رکندڙ تاريخ نويس ٺٽي شهر لاءِ لکيو آهي ته ايترو وڏو شهر هو جو ان ۾ پنج سؤمدرسا, يونيورسٽي ليول جا هئا. جت ايران, عراق ۽ وچ ايشيا جا شاگرد علم حاصل ڪرڻ لاءِ ايندا هئا. اهي سڀ ڳالهيون Fantasies لڳن ٿيون."

حقيقت ۾ مون کي بہ ان ڳالهہ تي اعتراض آهي تہ پنج سؤ مدرسا سو بہ يونيورسٽيون آهن؟ مغل يونيورسٽيون آهن؟ مغل صاحب ڪوڙ تي ٻڌل تاريخي نقطن کي ڇني لاتو آهي. ناول ۾ ڪردارن جو لهجو منتقى ۽ جارحاڻو يا عقلى آهى.

كو به ناول تخليقكار جي سوچ جو اولڙو هوندو آهي. غلام نبي مغل سنڌ جي هڙي حالت جيكا پنهنجي پوري حياتي ۾ پئي ڏٺي آهي. انهن سڀني تجربن جوعكس هي ناول آهي. ليكك لاءِ نه صرف حيدر آباد هك كيفيت آهي پر سنڌ به هن لاءِ هك نينهن آهي كيفيت آهي جنهن ۾ هو پوري طرح لهي وڃي ٿو. سنڌ ڌرتيءَ ۽ وطن پرستيءَ جي كيفيت ۾ وتل هن

ناول جا ڪر دار وڏيرو خان سنڌ کي هڪ عورت جي روپ ۾ ڏسڻ لڳي ٿو ۽ هوءِ ڪمري ۾ اچي هن سان هيئن مخاطب ٿئي ٿي;

"تون مون كي سڃاڻين نه ٿو. آئون ڌرتيءَ ماءِ جو حصو آهيان. مون كي تون پنهنجي لاءِ ڌرتي ماءُ سمجه. آئون سنڌ آهيان." پيڄ-66

۽ پوءِ وڏيرو خان پنهنجي ڌرتيءَ ماءُ لاءِ سڪ ۽ تڙپ ڏيکاري ٿو ۽ سنڌ پنهنجي اهنجن جو اظهار ڪري ٿي. ليکڪ ڪلهوڙن کي سنڌ جو حقيقي رهاڪو سمجهي ٿو. ۽ انهن بابت ۽ انهن جي غلط روين بابت هو لکي ٿون

"انهن ئي پنهنجي طاقت وڌائڻ ۽ اقتدار حاصل ڪرڻ لاءِ، پليجن سان گڏجي سنڌ جي پهرين ڪامريڊ شاه عنايت جهوڪ واري کي، مغل گورنر هٿان شهيد ڪرايو ۽ سنڌي عوام جي پهرين Socio-Economic هٿان شهيد ڪرايو ۽ سنڌي عوام جي پهرين تحريڪ کي ڏاڍ جي ذريعي ختم ڪرائي، سنڌ جي حڪومت حاصل ڪئي ۽ پنهنجي مذهبي تحريڪ کي به اڳتي وڌايو. پنهنجو بڻ بنياد سنڌ کان ٻاهر نبي ڪريم صلعم جي چاچي حضرت عباس رضہ سان ڳنڍي سنڌ ۾ قبائلي ۽ نسلي برتريءَ جي پيڙه جو پٿر رکيائون." پيج-88

"ٽالپر پاڻ کي بلوچ سڏايو يا مير يا امير جو لقب ماڻيو ۽ پنهنجو پاڻ کي برتر نسل ڄاڻائڻ لاءِ پنهنجو پاڻ کي رسول ڪريم صلعم جي چاچي حضرت امير حمزه رضه سان وڃي ملايو. ٻروچن جون تاريخون پڙهڻ جهڙيون آهن. ڪي پاڻ کي امير حمزي سان ملائين ٿا ته ڪي بروهي يا بلوچ پاڻ کي حام بن نوح جي نسل مان پيدا ٿيل نمرود سان ملائين جيڪو پاڻ کي نمرود بلوص سڏائيندو هو." مٿئين راء ليکڪ صفحي 89 تي ٽالپرن بابت رکي ٿو.

ٽالپر دؤر ۽ حڪمرانن جون چڪون ڪيئن هنن سنڌ انگريزن حوالي ڪئي. ان جا محرڪ ۽ تاريخي نقط نگاهه کي ليکڪ پرکي ٿو ڏاڍو پختگي سان حقيقت بياني ڪئي آهي. جئين هو هندن ۽ مسلمانن بابت لکي ٿو;

"سنڌ يا هند ۾ اهو اصول اڪثر ڏسڻ ۾ ايندو آهي ته هت جا هندو توڙي مسلمان، نسلي طور برتر سڏائڻ لاءِ هندوستان کان ٻاهر جي نسلن سان ملائين تا ۽ شايد اهو سمجهن تا ته سنڌ هند کان بهتر نسل انساني نسل ايران، عرب يا وچ ايشيا ۾ رهندا هئا. ائين بلڪل نه هو. پيڄ-90

اها حقيقت آهي ته اسان اصلوکا سنڌي هجون يا ٻاهران آيل هتي جا مختلف ماڻهو اهي تاريخي طور احساس کمتري جو شکار رهيا آهن. ٿيڻ ته ائين کپي جو اسان جي تاريخ, ثقافت ۽ تهذيب کي ڏسي ٻين دنيا جي نسلن کي اهيو ڪم ڪرڻ کپي پر اسان ان مرض مان ڪڏهن جند ڇڏاينداسين, ڪا خبر نه آهي. هن ناول ۾ الائي ڪيتريون اهڙيون ڳالهيون آهن. جيڪي ڪوٽ ڪرڻ جهڙيون آهن. 400 صفحن تي مشتمل هن ناول جون اگر اهي حوالا ڏجن ته تجزيو تمام ڊگهو ٿي ويندو. ناول ۾ ليکڪ ڏکيا ادبي, سياسي, سماجي, تاريخي, فلسفي ۽ ٻين علمن سان لاڳاپيل اصطلاح انگريزي ٻوليءَ ۾ ڪم آندا آهن. پڙهندڙ کي اهي اصطلاح ڪٿ منجهائي به وجهن ٿا ته ان مان ليکڪ جي علمي ادراڪ جو اندازو به ٿئي ٿو. اهي کنهن قدر قبول به ڪري وڃجن پر سنڌي ٻولي کي اردو انداز ۾ مذڪر مونث جو فرق نه ڪري لکڻ قبولي نه ٿو سگهجي, ان پاسي وڌ ۾ وڌ ڌيان ڏيڻ جي ضرورت محسوس ٿئي ٿي.

جيئن صفحي 99 تي; "كامريد; پر سائين! اسان بحث conclude نه كئي."

ليكك ناول ۾ هندن لاءِ لكيو آهي ته اهي هتان جا هئا ئي نه ۽ هنن ڌرتيءَ ماءُ كي ڏاڍي آساني سان پٺي ڏئي ڇڏي ويا. ڀيرومل آڏواڻي جا مثال به ڏنا اٿس. هندن بابت اهاراءِ كافي ڇر كائيندڙ به آهي ته اهي هتان جا هئا ئي نه...

ناول ۾ ليکڪ سنڌ جي مختلف تاريخي دورن ۾ سنڌ ۾ سياسي ۽ تهذيبي سول سوسائتي يا سماج جي بنياد بابت پنهنجي گهري تاريخي مطالعي ۽ سوچ سان نظر وڌي آهي. ان ۾ ڪنھن جو ڪھڙو ڪردار رهيو ۽ كن انهن كي پوئتي كيو. ٽالپر ۽ كلهوڙا دور ۾ سنڌ كي وڌ كان وڌ نقصان پهتو، جنهن بابت ليکڪ وڏيري خان جي واتان تفصيلي تشريح ڪرائي آهي. ادب ۾ تنقيد جو پورائو يا فرض ادائي جيڪي صنفون ڪن ٿيون انهن ۾ ناول تيز ۽ اڳڀرو آهي. ناول خود زندگي جي تنقيد بہ هوندو آهي. ناول نگار هتي ان جو فائدو وٺندي شخصيتن ۽ تاريخي واقعن، نعرن، قومن ذاتين وغيره تي تنقيد كئي آهي. ان كان اڳ انهن شخصيتن يا واقعن تي نه ڳالهايو ويو آهي. 1857ع ۾ انگريزن جي خلاف سڄي سنڌ ۾ ڪٿي بہ ڪو آواز نہ اٿيو هو جڏهن تہ پوري هند ۾ جنگ لڳي پئي هئي. سنڌ ۾ ڪجھہ نوجوانن بغاوت ڪئي هئي تن مان ستن نوجوانن کي ڪراچي جي ايمپريس مارڪيٽ وٽ سرعام ڦاهي ڏني وئي ۽ بارٽل فريئر هڪ لسٽ ٺاهي هئي انهن جي جن کي بغاوت نہ ڪرڻ عيوض جاگيرون ڏنيون ويون هيون. جنهن بابت ليكك صفحي 144 تي لكي ٿو;

"چونه اها لسٽ ظاهر ڪئي وڃي ۽ انهيءَ کان علاوه انهن مجاهدن بابت کوجنا ڪري حقيقتون ظاهر ڪن جيڪي ايمپريس مارڪيٽ وٽ قاسي چاڙهيا ويا. يار 1987 کي ڇا ياد ڪريون اسان ته 4 مارچ 1967ع کي به وساري ڇڏيو آهي."

اها حقيقت آهي ته سنڌي قوم پنهنجي سياسي ۽ تاريخي جدوجهدن ۽ واقعن کي وساري سطحي مفادن جي پويان ڪاهي پئي آهي. ان ڪري اهي ڏينهن اسان کي ياد نه رهيا آهن. صفحي 151 تي هڪ ڊائيلاگ آهي; جنهن تي مون کي اعتراض آهي. توڙي ليکڪ ان کي واضع ڪري لکيو آهي. "پر سنڌ به منهنجي امڙ وانگي شريڪ حيات آهي." شريڪ حيات آهي." شريڪ حيات زال لاءِ ڪتب ايندو آهي.

مرزا قليچ بيگ سنڌي ادب جي قداور شخصيت ٿي گذري آهي. مغل صاحب مرزا قليچ شخصيت تي جنهن رخ کان تنقيد ڪئي آهي، ڳالهايو آهي اهو پاسو منهنجي خيال ۾ ڪنهن به ليکڪ نه ڇهيو آهي. مغل صاحب صفحي 166 تي لکي ٿئ

"مرزا صاحب كڏهن به سنڌ جي سياسي حالت تي پنهنجا ويچار ظاهر نه كيا. مرزا صاحب كي ته اها شكايت هئي ته منهنجو قدر سنڌ ۾ ايترو نه كيو آهي جيترو ٿيڻ كپي ها. آئون ته سمجهان ٿو ته مرزا صاحب كي جيكو شمس العلماءُ جو خطاب مليو اهو سنڌي ۾ لكڻ كري مليو، سو گهٽ نه آهي."

يا وري ناول جو ٻيو هڪ ڪردار ڪامريڊ هيئن چوي ٿون

"مرزا صاحب ذهني طور آخر تائين پاڄ کي انگريز جي ديسي Elite کي غير شعوري طور

جارجيا سان به ڳنڍي رکيو. اهو نفسياتي ڪارڻ رڳو مرزا صاحب ۾ نه پر ڪيترائي پرڏيمي ڪنتب سنڌ ۾ آيا آباد ٿيا سي Physically ۽ ويا پر ذهني طور تي اڃا به سندن ذهن جي ڪنڊ ته سنڌ ۾ Assimilate ٿي ويا پر ذهني طور تي اڃا به سندن ذهن جي ڪنڊ پاسي ۾ ماضي ۽ Superiority جا احساس پنهنجي طور تي موجود هئا. پر جي ڪجھ ماضي جي ڇنڊڇاڻ ڪبي ته خبر پوندي جيڪو مان ۽ عزت, سنڌ سڀني کي ڏنو سوئي سڀ ڪجھ آهي. مرزا صاحب جا وڏا ايران مان سنڌ ۾ ڪهڙي حالت ۾ آيا. مرزا کي پنهنجي ڏاڏي جي به خبر نه هئي! نڌڻڪن غلامن جي صورت ۾ آيا. سنڌ کين ڇا ڏنو؟ مرزا صاحب تمام اعليٰ شخصيت هو ۽ سندن پويان ڪو به وارث يا خاندان جو ماڻهو اهڙي رتبي شخصيت هو ۽ سندن پويان ڪو به وارث يا خاندان جو ماڻهو اهڙي رتبي علم، ادب ۽ فلسفي ۾ گهٽ دلچسپي ڪري انهي خاندان منجهان ڪو ٻيو علم، ادب ۽ فلسفي ۾ گهٽ دلچسپي ڪري انهي خاندان منجهان ڪو ٻيو

سنڌ ۾ ناول نويسيءَ جي رفتار گهٽتائي جو ڪارڻ هڪ اهيو بہ آهي ته ناول لکڻ هڪ نيئن دنيا تخليق ڪرڻ بر ابر آهي ۽ اهو ڪم ڏاڍو او کو آهي. هر ڪردار جي اڻت, انهن جا مڪالما ۽ سوچ منظر سڀ هڪ ئي ناول نگار کي ادا ڪرڻا پون ٿا. ان ڪري بہ سنڌ ۾ ناول گهٽ تخليق ٿئي ٿو. سنڌي ليکڪ کان ايڏي مشقت نہ ٿي پڄي ۽ اسان جون معروضي حالتون به اسان کي ان خف هڙتال ۾ پوڻ نه ٿيون ڏين.

مغل صاحب جو هي ناول "همئ منصور هزار..!" سٺو ناول آهي. پر منهنجي خيال ۾ سائين ان کي ٻيهر چڱي طرح نه ڏٺو هوندو. ناول ۾ گهڻيون ڳالهيون Repeat ٿي ويون آهن. 1. ايمپريس مارڪيٽ وارو واقعو 2. ٺٽي ۾ پنج سو مدرسا يونيورسٽي ليول جا هئا. 3. مرزا قليچ بيگ واري ڳالهه.

ساڳئي ڳاله بار بار اچڻ سان خوبصورتي ختم ٿي وڃي ٿي ۽ پڙهندڙ بوريت جو شڪار ٿي پوي ٿو. اهي شيون Rewrite ڪرڻ وقت ٺيڪ ڪرڻ کپنديون هيون. يا وري ليکڪ کي لکڻ وقت ياد نہ رهيون آهن تہ اهي ڳالهيون اڳ ۾ بحث هيٺ اچي چڪيون آهن.

ليك هالن جي مخدومن ۽ حر تحريك تي پڻ تنقيد كئي آهي جيكو هك معلوماتي بحث آهي. خاص كري رومانس ۾ رهندڙ سنڌين كي اهي ڳالهيون ضرور پڙهڻ گهرجن. اندروني ۽ بيروني سنڌ وارو فضول اصطلاح صفحي 205 تي مغل صاحب جو سچيت ليك به استعمال كري ويو آهي. جنهن تي مون كي بي حد افسوس آهي. اسان ليكن كي اهڙي پروپينگنڊه وارن اصطلاحن ۽ محاورن كان عقلمندي كان كم وٺندي كم ن آڻڻ گهرجي. اميد ته سائين اڳتي اهڙن اصطلاحن كان ذهن ۾ ركندو.

ناول جي مک ڪردار وڏيري خان جو دوست آهي جيڪو آمريڪا مان آيو آهي NIR ۽ پراڻو ڪامريڊ آهي. پوري ناول ۾ وڏيري خان ۽ ڪامريڊ جي ڊگهي گفتگو ۽ مڪالما آهن. جنهن ۾ ورجاءُ گهڻو آهي. صفحي 269 تي سڄو هڪ پيڄ Repeated آهي.

محترم ليکڪ جتي مرزا قليچ بيگ ۽ ٻين شخصيتن تي تنقيد ڪئي اتي هن سائين جي ايم سيد کي به تنقيد جو نشانو بنائيندي لکيو آهي ته "سنڌ ڪڏهن به مسلم ليگ جي معاملن ۾ حصو نه ور تو سواءِ سائين جي ايم سيد جي جنهن مسلمان ملڪ جي لاءِ قرار داد اسميبليءَ مان پاس ڪرائي ۽ ڌمڪي ڏني ته جي ائين ٿيو ته سنڌ ۾ سول وار شروع ٿي سگهي ٿي. پوءِ به اسين ڏسون ٿا ته سائين جي ايم سيد، جناح سان اصولي جنگ نه ڪئي پر سيد سڳورن کي ڪجه وڌيڪ سيٽون نه ملڻ تي مسلم ليگ مان نڪري

آيو. آئون سمجهان ٿو ته سائين جي ايم سيد مسلم ليگ مان نه نڪري ها ته شايد حاڪمن جي ايوانن ۾، سرڪاري ميمبر جي حيثيت منجه پاڪستان ٺهڻ کان پوءِ ان وقت جي حالتن مطابق، سنڌين لاءِ وڌيڪ بهتر رول ادا ڪري سگهي ها ۽ لياقت علي جي ٽولي کي سياسي منهن ڏئي سگهي ها. (پيج-270)

منهنجي خيال ۾ تحقيقي ۽ افسانوي ادب ۾ اگر ڪنهن شخصيت لاءِ لکيو ويندو آهي ان ۾ ان جو صرف نالو لکبو آهي. ان جي نانءُ اڳيان سائين يا پٺيان صاحب نه لڳائبو آهي. ليکڪ کي Civil War واري ڳالهه واضع ڪري لکڻ گهربي هئي. ليکڪ جي تاريخ جي مطالعي، اهو سياسي هجي يا سماجي جي قابليت ۾ ڪوبه شڪ نه آهي. پر جيتري قدر مون پڙهيو آهي ته اها سيتن جي جنگ نه هئي ان جو ته صرف جناح بهانو بڻايو هو. جي ايم سيد ۽ جناح ۾ اها اصولن ۽ سچائي جي جنگ هئي. ترقي پسند ۽ رجعت پسند ڌڙن جي ويڙه هئي. جنهن بابت سائين جي ايم سيد پنهنجي ڪتاب "نيئن سنڌ جي لاءِ جدوجهد" ۾ تفصيلي لکيو آهي. باقي ليکڪ جي پوئين راءِ سان متفق آهيان ته جي ايم سيد سرڪاري مميبر جي حيثيت ۾ سنڌين لاءِ گهڻ ڪجهه ڪر سگهي ها. پر جنهن طرح سان جناح سارز شون ڪري گهرجن. گهرجن.

مرزا قليچ بيگ ۽ جي ايم سيد کان علاوه ليکڪ جن شخصن تي تنقيد ڪئي آهي اهي پير علي محمد شاهه را شدي ۽ امر جليل آهن. ليکڪ پير علي محمد شاهه را شدي لاءِ لکيو آهي ته

"پنهنجي مطلبكي حاصل كرط لاءِ, پنهنجي ملك يا پنهنجي مذهب جي به پرواهه نه كندو هو."پيج-270

علي محمد شاهه راشدي وزيراعظم ڀٽي کي چئي 35 سنڌي رسالن اخبارن ۽ ڪتابن تي پابندي وجهرائي. سنڌي اديبن کي ٻڌرايو. ان سڄي ڪار گذاريءَ ۾ سهڻي رسالي ۽ طارق اشرف عتاب جو شڪار رهيا.

"دانشورن ۾ جيڪي مناقف هئا سڀ خاموش رهيا. کين ڀٽو جي دور ۾ سنڌي ڪتابن ۽ مخزنن تي پابندي ۽ هڪ ايڊيٽر جي گرفتاري تي شايد ڪو افسوس نہ ٿيو. سندس مقصد کي حاصل ڪرڻ جي لائن آف ايڪشن ٻي هئي. شيخ اياز مرحوم هميشہ چاهيندو هو تہ سندس بهتر شعر سمطي ۾ ڇپجن. اهو بہ وڪيل هو. خاموش رهيو. ڀٽي صاحب جي ناراضگي سندس

مستقبل لاءِ بهتر نه هئي. امر جليل سنڌ مان جان ڇڏائي اسلام آباد جي تڌين هوائن ۽ ملتي استور ڊ بلڊنگس جي ڇانو ۾. اتي ئي حياتي جا جوان ڏينهڙا گذاري, ڪلچرل ادب ۽ سنڌي ادب جي ڄاڻو ۽ پنهنجي اجگر نالي کي بيوڪريسي جا ڪانٽڪريٽ جي جهنگ ۾ استعمال ڪري, اردو, انگريزي ۽ سنڌي تخليقڪار جي حيثيت سان پاڻ مڃرايو ۽ اعليٰ عهدا ماڻيا. هوڏانهن طارق اشرف سينٽر جيل حيدر آباد, سنيٽرل جيل سکر ۽ ڪراچي جي لاڪ اپس ۾ ٽيويه مهينا ڪاٽي ڊڪٽيٽر ضياالحق جي ڏينهن ۾ آزاد ٿيو جو انهيءِ ڊڪٽيٽر کي طارق اشرف منجهان خوف ڪو ڏينهن ۾ آزاد ٿيو جو انهيءِ ڊڪٽيٽر کي طارق اشرف منجهان خوف ڪو

اڳ ۾ چئي آيو آهيان ته ليکڪ لاءِ طارق اشرف به هڪ خاص موضوع آهي. هن ناول ۾ هن 10 کان 15 صفحا طارق جي حوالي ڪيا آهن. جن ۾ طارق اشرف جو ذڪر آهي. جنهن ۾ ڪافي ڇرڪائيندڙ انڪشاف به آهن. ليکڪ عبدالقادر جوڻيجي جو ابر اهيم جويي کي لکيل خط جو به حوالو ڏنو آهي. جنهن ۾ طارق اشرف کي پنجابي چيو ويو آهي. ابر اهيم جويو به طارق اشرف کان ارهو هو. ايم ڪيو ايم جو منشور جو اشارو عبدالقادر ڏانهن ڏنو ويو آهي.

ناول جي ٻولي ۾ ڪافي دقيق جملا ۽ اصطالح ڪم آندا ويا آهن. تاريخي محاوره ۽ ڳالهيون آهن اتي ناول جا ڪردار هيٺين قسم جا ولگر مڪالما بہ ڳالهائين ٿا پيج-306

"آئون کلندي چوندو آهيان هاڻ ته ڪمر نه پر ڪمرو ٿي پئي آهي." اهڙي قسم جي ته موبائيلن تي فحش SMS ايندا آهن. ڪامريڊ جهڙو ڪردار وري اهو جملو چوي ٿو. ناول جي ڪردارن جي ٻوليءَ تي سنڌي

اردو جو رنگ چڙهيل آهي. صفحي 320, 326, 327 تي وڏا وڏا 312 ورجو رنگ چڙهيل آهي. ايم سيد لاءِ 312 صفحي تي لکيو آهي; "جي ايم سيد وٽ نيئن دور جي سياسي ڏاهپ جي الح هوند هئي. جنهن ڪري سنڌ اڃا سورن ۾ آهي."

منهنجي خيال ۾ ليکڪ جي اها راءِ گهڻي جذباتي ۽ اٻهرائي تي ٻڌل آهي. هر هلندڙ دور نئون هوندو آهي. جي ايم سيد جي سياسي ڏاهپ ۽ حڪمت عملي سان پوري 20هين صدي دور پاڪستان ٺاهيو ۽ وڏا وڏا پليٽ فارم جوڙي ڪوششون ڪيون اهو تاريخ جي رڪارڊ تي آهي ۽ سنڌ جي سورن جو ذميوار رڳو سيد سائين نہ پر گهڻا پير مير، جاگيردار ۽ غدار آهن. جن بابت خود ليکڪ ناول ۾ گهڻي اپتار ڪئي آهي.

هن ناول کي جيڪڏهن تاثراتي تنقيد جي پرائي ۾ ڏنو وڃي ته ليکڪ ڪنهن جو به اثر نه قبوليو آهي. سندس اسلوب ۾ ڳالهيون ۽ زاويه نظر هن جو نج پنهنجو آهي. قومي سياست, سول سوسائٽي ۽ سنڌ جي صورتحال کي جيئن هو ڏسي ٿو. شيون تقريبن ائين آهن باقي شخصيتن جي حوالي سان هن سان اختلاف به رکي سگهجي ٿو ته سهمت به ٿي سگهجي ٿو.

مرزا قليچ بيگ, پير علي محمد شاه را شدي, شهيد ڀٽو, شيخ اياز يا امر جليل جي لاءِ مون کي ڪارل مارڪس جي هڪ چوڻي ياد تي اچي; "جيڪڏهن ڪو ماڻهو فقط پنهنجي ذات لاءِ ڪم ڪري ته گهڻو ممڪن آهي هو وڏو فاضل انسان بڻجي وڃي يا وڏو شاعر, عارف تي وڃي, پر هو مڪمل انسان يعني عظيم انسان ڪڏهن بہ تي نہ تو سگهي."

ناول ۾ سنڌ تي ٻاهرين حملن ۽ قتلام جي نقصانن کي ڏيکاريو ويو
 آهي.

- ناول ۾ حيدرآباد شهر جي اڏجڻ جي تاريخ ۽ پس منظر جي عڪاسي ٿيل آهي.
- ٽالپرن ۽ ميرن ڪيئن هار کاڌي، هڪ ٻئي کي شڪست ڏئي،
   انگريزن کان تاريخي هار کاڌي به ناول ۾ چتيل آهي.
- انگريزن جي سنڌ تي قبضي بعد ڇا ڇا ٿيو؟ وڏيرا شاهي ۽
   جاگيرداري جو مستقبل ڪيئن سيٽ ڪيو ويو. فائدا ۽ نقصان خاص طور
   سول سوسائٽي جي جڙڻ کي فوڪس ڪري ناول ۾ ڏيکاريو ويو آهي.
- پياري پاڪستان ٺهڻ بعد سنڌ سان ڪهڙي ويڌن ٿي ۽ ڪيئن بي
   ايماني ۽ غداري سان سنڌ سان جٺيون ٿيون آهن. ان تي ليکڪ ڏاڍو تفصيل لکيو آهي.

مٿئيون پنج پوائيٽس ليکڪ جي پهريئن ناول "اوڙاه،" ۾ اڳ ۾ اچي چڪيون آهن ۽ اهي ئي ڳالهيون وري ٻئي ناول "همئه منصور هزار..!" ۾ به بحث هيٺ آنديون ويون آهن. مون کي ته "اوڙاه،" ۽ "همئه منصور هزار..!" ۾ ڪو به خاص فرق نظر نه ٿو اچي سواءِ ڪردارن ۽ جاين جي.

اوڙاهه ناول جي انت ۾ هڪ نيئن اسرندڙ سنڌ ڏيکاري وئي آهي. ۽ ناول "همئه منصور هزار..!" جي ڪلائيمڪس به هڪ اهڙي سنڌ جا عڪس قلمبند آهن. جنهن ۾ نوجوان سنڌ ماتا سان وفاداريءَ جو وچن ڪندي سنڌ جي راڄڌاني جي سمنڊ ڪناري ڏيکاريا ويا آهن ۽ ناول جا مک ڪردار اهو سڄو منظر ڏسي خوشي خوشي گهر روانا ٿين ٿا. خبر ناهي ليکڪ ٻنهي ناولن ۾ ڇو ساڳيو مرڪزي خيال رکيو آهي.

رچرڊسن چيو آهي; "منهنجي نظر ۾ تنقيد اها شيءَ آهي، جنهن ۾ اسان تجربن ۽ مشاهدن جي ڇنڊڇاڻ ڪريون ۽ پوءِ انهن جو قدر ۽ قيمت مقرر ڪريون."

غلام نبي مغل صاحب جا تجربا ۽ مشاهدا تاريخي ناولن جي صورت ۾ گهڻا لاڀائتا ۽ معنيٰ خيز آهن. سنڌي ناول نگاريءَ ۾ سندس حصيداري کي اسان نهايت ئي مان ۽ عزت جي نگاه سان ڏسون ٿا. مغل صاحب جي ناولن کي اڳيان رکي اسان کي تاريخ جي پيچيده معاملن کي درست رخ ۾ ڏسي سهي ڪرڻ گهرجي. غلام نبي مغل جا ناول معياري ۽ خوبصورت آهن ۽ انهن سان هن پنهنجي هڪ الڳ سڃاڻپ ۽ حيثيت ٺاهي آهي. مون پنهنجي سمجه آهر سندس ناولن جي هلڪي ڇنڊڇاڻ پيش ڪئي آهي. پنهنجي سمجه آهر سندس ناولن جي هلڪي ڇنڊڇاڻ پيش ڪئي آهي. جيڪا ٻيا نقاد به ڪري سگهن ٿا. پر مغل صاحب جي ناولن کي هر سنڌ دوست کي ضرور مطالعو ڪرڻ گهرجن ته جيئن تاريخي سچائين جي کين خبر يوي.



# سنڌي معاشري جي **رومانوي ناولن جو تسلسل**

"بڇهڙي آنکه ڪا ماتم" جو تنقيدي جائزو

"بڇهڙي آنکه جا ماتم سنڌي ليکڪ ساجد سومري جو اردو ۾ لکيل پهريون ناول آهي. ان کان اڳ ليکڪ جو ڄامشوري جي يادگيرين تي هڪ

ڪتاب بہ اچي چڪو آهي. ساجد سومرو ڪافي ڊگهي وقت کان سنڌي ۽ اردو ۾ لکندو اچي پيو. پر هي سندس ناول جو پهريون تجربو آهي.

ڪيڏو نہ زبردست خيال آهي گبريل گارشيا مارڪيز جو ته "جيڪو هڪ محبت سان ٿيندو آهي اهو دنيا جي ٻين سڀني محبتن تي اثر انداز ٿيندو آهي." ها مارڪيز اهو سوسيڪڙو سهي چوي ٿو. هن ناول جي محبت جو مون تي اثر ٿيو آهي ۽ گارشيا جي محبتن جو مون تي ۽ ساجد تي به اثر ٿيو هوندو ۽ هن ناول جي محبت جو هر پڙهندڙ تي شايد اثر ٿيندو. محبتون ٿيو هوندو ۽ هن ناول جي محبت جو هر پڙهندڙ تي شايد اثر ٿيندو. محبت ڀلي ڪهڙي به دور ۾ ڪنهن به ڪيون هجن پر اڄ جي دور جي محبت ڪندڙن تي وڏو اثر ڪن ٿيون. ليلي مجنون جي محبت هجي يا سهڻي ميهار جو پيار اهو اڄ به پيار ڪندڙن تي اوترو ئي متاثر ڪري ٿو جيترو ان وقت ڪيو هوندائين.

آغا سليم جي انٽرويو ۾ ڪٿ پڙهيو هئم هن چيو هو ته "رومانس منهنجي زندگي آهي ۽ مان ان کان سواءِ رهي نه سگهندس."

رومانويت زندگي جو اهڙو رويو آهي جنهن ۾ آزاد خيالي، انا، خودپسندي ۽ باغيانہ اثر ٿيندا آهن. رومانويت هڪ قسم جي ناسٽلجيا

آهي. جنهن ۾ بيماري واري خاصيت آهي. ان ۾ شعور جهڪو جهڪو هوندو آهي. ۽ خيال بي لغام گهوڙي جيان انا سان سر شار هوندا آهن. يا کڻي ائين ئي چئجي ته رومانويت اهو احساس آهي جنهن ۾ فڪر گهٽ تخيل وڌيڪ هوندو آهي. خوابن ۽ خيالن جي دنيا ۾ رهڻ رومانويت آهي.

اها هڪ يوٽوپيائي ڪيفيت آهي. رومانوي تخليقن ۾ اديب يا ليکڪ هئيتي پابندين کي خاطر خواه اهميت نه ڏيندا آهن. رومانويت شروع ته روسو ڪئي مگر مغرب ۾ ڊارئيڊن ۽ پوپ ڪلاسيڪي تحريڪ شروع ڪئي، رومانويت کي ڪلاسيڪت کان بغاوت جي تحريڪ هئي.

ڪروچي رومانويت کي ڪلاسيڪيت جي بجاءِ حقيقت پسندي جو ضد چيو ۽ داخليت کي ان جو خاص جز قرار ڏنو. اهڙي ئي داخلي احساسن ۽ جذبن سان هي ساجد سومري جو ناول "بڇهڙي آنکه ڪا ماتم" آهي. داخلي ادب خاص ڪري پڙهندڙن جي دلچسپي رهيو آهي.

"بڇهڙي آنکه ڪا ماتم" مونو لاگ ۾ لکيل ٻن پريمين جي ڪهاڻي آهي. ناول جو سڄو پلاٽ رومانوي ڪهاڻي تي آهي.

جامشوري جي پس منظر ۽ يونيورسٽيءَ جي ماحول تي سنڌي ۾ گھڻائي ناول ڇپجي اچي چڪا آهن. منهنجي خيال ۾ سنڌ يوينورسٽيءَ جي ماحول تي سنڌي ليکڪ جو اردو ۾ هي پهريون ناول آهي. سنڌي ۾ سنڌ ورستيءَ تي گھڻو لکيو ويو آهي ان ڪري شايد ليکڪ اردو ۾ لکيو آهي يا هن اردو پڙهندڙن جو هلڪو ٺاهڻ لاءِ ۽ ڪجه سنڌي تاريخ ۽ سماج جون جملڪيون هن ناول ۾ پڻ ڏنيون آهن.

اردو ۾ مون جيڪي ناول پڙهيا آهن. جيئن "راجا گده" جنهن ۾ ٻه پس منظر ڏنا ويا آهن. هڪ انسان جي دنيا جو ٻيو ڳجهن جي دنيا جو. "خدا اور

محبت" هاشم نديم جو مشهور ناول آهي جنهن ۾ هڪ پاسي لنڊن ۽ ٻئي پاسي پاڪستان جو ماحول ڏيکاريو ويو آهي. ٻيو ته هن ناول ۾ ٻن پس منظر آهن. جن ۾ ڪهاڻي سمايل آهي. هڪ ناو جي هيرو هي ڳوٺ جو ۽ ٻيو ورسٽي جو.

مظهر السلام جو معروف ناول "محبت مرده پهولون كي سمفني" ۾ هك مكالمو بار بار ورجايو آهي "كهني لگي..." ائين هن ناول "بڇهڙي آنكه كا ماتم" ۾ "ياد هي نا تمهين.." وارو جملو ناول جو هيرو هر هر دهرائي تو ۽ ساروڻيون ٻڌائي ٿو.

ليکڪ سنڌي سماج ۽ ادبي کيتر سان تعلق رکندڙ آهي پوءِ بہ خبر ناهي ڇو کيس اردو ۾ لکڻ جي ضرورت پئي آهي. سنڌ يونيورسٽي جي پس منظر ۾ چار پنج ناول اچي چڪا آهن ۽ هي ناول به ناول نه آهي. ناول مان منهنجو مطلب هن ۾ نواڻ نه آهي. اها ئي ڪهاڻي ۽ اهو ئي سنڌ يوينورسٽيءَ جي ڇوڪري جو جواب ته هوءَ پنهنجي پريمي کي ڇڏي ڪنهن پئسي واري سان شادي ڪري ڇڏي ٿي.

ناول جي صفحي 18 تي ليكك لكي ٿو; "يہ جذبہ جنم ليني سي پهلي دل مين ايك گهڙا كهود كر محبوب كي ساري خاميون كو دفنا ديتا هي." اها ڳالهہ تہ حضرت علي جو مشهور قول آهي تہ جڏهن كنهن سان دستي ركو ته ان لاءِ دل ۾ هك وڏي كڏ كوتي ڇڏيو ۽ ان جون سموريون غلطيون ان ۾ دفن كندا وجو. هي ناول به اڳ منجه لكيل ناولن جيان روايتي آهي. ليكك كوبہ ڇكو چوكو نه هڻي سگهيو آهي. پٺ ورك تي لكيل مشهور انڊين شاعر گلزار جي راءِ; "اس كتاب مين جوبات مجمي سب سي زياده اپني طرف كهنچتي هي وه اس كي Intensity هي." ان سان به سمهت

نه ٿو ٿي سگهجي. ڇو ته هن ناول ۾ ڪا به شدت نه آهي. اهي عام ڳالهيون آهن جيكي هك پريمي ۾ روايتي طور هر كهاڻي ليكك ڏيندا آيا آهن. ناول ان کان به اڳتي گهڻو ڪجهه گهري ٿو.

هك جملو آهي هن ناول ۾; "اور كبهي تم شراب كي طرح تلخ هو جاتي

شراب تلخ بہ تیندو آهي ڇا؟ پروف جي غلطين ڪري ال ڳڻيا جملا صاف معنيٰ نه ٿا ڏين، جنهن سان به مان منجهي پيس.

ناول جي پيج 39 تي ناول نگار لکيو آهي; " يہ هماري جدائي کي سالگره ڪا دن تھا." واهہ اهو پڙهي حيرانگي ٿي ڇو تہ مون وڇوڙي جي سالگره سان نثري نظم لکيو هو. خير.

ناول ۾ کوڙ ساريون خوبصورت ۽ تخليقي تشبيهون بہ استعمال كيون آهن جيئن; پيج 42 تي; "اس دن مين دير رات تك بي مقصد جامشورو كى راستون پر كاغذ كي پهٽي هوئي ٽكڙون كي طرح بهٽڪتا رها…"

یا وري هي ابتي تشبيه به غور طلب آهي شايد ان لفظ جي سمي معنيٰ ۽ استعمال جي مون کي خبر نہ هجي متان... "آنکھون سي پاني ڪا جھرنا ابل پڙا -تھا.." ابل جي معنيٰ اٻرڻ آھي ۽ جھرڻو اېلندو ناھي اٿلندو آھي. اتي نڪل پڙا تھا تہ سھي ھجي ھا. ڪٿي ڪٿي مون کي جملن ۾ ھروڀرون به اجايو واڌو لفظ استعمال ڪيا ويا آهن.

ناول ۾ ڪجه اهڙا مڪالما آهن جيڪي مڪمل حقيقي دنيا جا آهن. جيڪي پڙهي ڪري ذهني طور ماڻهو منڊجي وڃي ٿو. ساجد جي سڄي ناول جي هي ڳالهہ مون کي ايڏي وڻي جو اها اکيون آليون ڪري وئي پيج

91 تي; "جب تمهاري محبوبہ كو تمهاري كندهي كي ضرورت تهي، تم اپني كنڌهي پر ييگ لٽكائي، روز گار كي لي فدترون كي چكر لگا رهي تهي..."

ها يار ساجد! اها تو ۽ مون سميت سنڌي سماج جي هر نوجوان جي پريم ڪٿا آهي. جنهن ۾ هو پريم تہ ڪري وٺي ٿو پر معاشيات هن کي اهڙو ڪري ڇڏي ٿي جو هن ان ۾ به ناپاس ٿي وڃي ٿو. عورت يا ڇوڪري کي رتبو، پئسو ۽ ٻيو جيڪو وڌ ۾ وڌ گهر جي اهو وقت آهي ۽ جڏهن پيار ۾ وقت نه ڏنو وڃي ٿو ته وڇوٽيون وڌي وط ٿي وڃن ٿيون. عورت جو اهو لاميو آهي يا وري ضرورت ته ان کي وقت گهر جي، پوءِ ائين ئي زندگيون وري وڃن ٿيون. جيئن ناول ۾ ٿئي ٿو، جيئن ساجد سان ٿيو، جئين مون سان ٿيو.

اردو ۾ جھڙي معيار جا ناول لکيا پيا وچ، ھي ناول اھڙي معيار جونہ آھي. پوءِ بہ ھي ادبي ذميوارين جو پورائو ڪري ٿو. ناول جي دنيا وسيع آھي ان لاءِ ساجد سومري کي اڃا بہ وڌيڪ محنت ڪرڻ جي ضرورت آھي تہ جيئن ھڪ وڌيڪ پختا ناول لکي.

# ڳالهيون ڳجهم اندر جون٠٠٠

# [يار] ناول بابت چند تنقيدي ويچار

گوتم ٻڌ سندس ڀڪشوءَ پڇيو ته "سائين زندگي ڇا آهي؟" ٻڌ خاموش رهيو. چاموش رهيو. چاموش رهيو. جنهن تي ڀڪشوءَ دونداڙي پڇيو "سائين مان پڇي رهيو آهيان ته زندگي ڇا آهي؟"

ېڌ کيس جواب ڏنو "مان جواب تہ ڏئي رهيو آهيان. پر تون سمجهي ئي ڪونہ ٿو: يعني خاموشي."

ائين آءُ حيدر دريا جو ناول "يار" پڙهي خاموش ٿي ويو آهيان. سمجهم ۾ نہ اچي رهيو آهي تہ ڪٿان ۽ ڪيئن لکان!؟

جين مت وارا واڳونءَ جي پوڄا ڪندا آهن. ڇو تہ واڳون خاموش رهندو آهي. گوڙ نہ ڪندو آهي.

حيدر دريا جيڪو پنهنجي ڏيک ويک ۽ قول فعل ۾ هڪ سنڌي صوفيءَ جهڙو لڳندو آهي. هن جا ٻه ناول ٻيا به لکيل آهن. پر هي ناول "يار" عشق، مذهب، سياست ۽ نيشنلزم جهڙي اهم ترين موضوعن کي ڇهي ويو آهي. زندگي ڇا آهي؟ جهڙي مبهم سوال کي سلجهائڻ ۽ ان جي جواب ڳولڻ جي ليکڪ ڀرپور ڪوشش ڪئي آهي.

جورج لوئس بورخيس پنھنجي ھڪ انٽرويو ۾ چيو تہ: "ڪنھن کي پڙھڻ سفر ڪرڻ يا ڪنھن جي پيار ۾ گرفتار ٿيڻ کان گھٽ پرلطف ناھي."

هي ناول پڙهندي مون کي حيدر دريا سان محبت ٿي وئي آهي. هي ناول ۾ مون لطف وٺندي پڙهيو آهي ۽ پڙهڻ جو پهريون اصول منهنجي لاءِ اهيو هوندو آهي تہ آءِ جڏهن بہ ڪو ڪتاب پڙهندو آهيان تہ پنهنجي دماغ کي خالي ڪري ان ڪتاب جي حوالي ڪري ڇڏيندو آهيان. ڇو تہ ان سان ئى پڙهڻ جو حقيقي لطف وٺي سگهجي ٿو. جديديت پڄاڻان جو انسان پنهنجي فلسفين، اديبن، عالمن ۽ دانشورن تي فخر بجاءِ سندن وٽ موجود Stuff تي فخر ڪري ٿو. هو جنگ جدل جو سامان جوڙي ان کي اهميت ڏئي ٿو.

سوچ, مراقبو ۽ بندگي اڄ جي ماڻهن جو شيونه رهيو آهي. ماڻهو پڄاڻان ماحول ۾ اهو ماڻهو ئي نہ رهيو آهي. پر پوءِ بہ ڪجهہ اهڙا ماڻهو آهن. جي سماج جي لاءِ سوچين ٿا. حيدر دريا ناول نگار به انهن ماڻهن مان آهي. جيڪي سماجڪ جاڳرتا ۽ سرت جو اونو رکن ٿا.

اي ڪي بروهي چوي ٿو: "نفسياتي ۽ روحاني اوسر ان وقت تائين نہ ٿي ٿئي، جيستائين انسان دنيا جي اعلىٰ خيالن ۽ تظرين كان واقف نہ ٿو ٿئي ۽ اعلىٰ انسانن جي صحبت اختيار نہ ٿو ڪري."ص.82

حيدر دريا جي ذهني ۽ مطالعياتي حس اعليٰ سطح جي آهي. ۽ ناول نگار هن ناول ذريعي انساني روحاني ۽ نفسياتي آسودگي ڏيڻ جي ڪوشش ڪئي آهي.

ناول نگار پنهنجي پاران ۾ لکي ٿو: "منهنجو هي ناول، عشق جي اسڪول ۾ نيئن داخلا وٺندڙ نوجوانن جي ٿوري ڪجھہ رهنمائي ضرور كندو." ص\_4

پر منهنجي مطابق هي ناول ڪنهن به حد تائين ڪا به رهنمائي نه ٿو ڪري. ان جا دليل مان اڳتي هلي ڏيندس. هي ناول سڄي جو سڄو تصوف

جي Theme رکندڙ آهي. جئين تہ ناول جو ڪينواس وسيعو هوند آهي ان ڪري سياست, مذهبي انتها پسندي ۽ مجازي عشق جا موضوع به بحث هيٺ آيا آهن.

ويدانيت ۽ وحدانيت جي فڪري ڳانڍاپي سان تصوف وجود ۾ آيو آهي. اسان جو سمورو خطو هڪ پر اچين وقت کان وٺي ويدانتي رهيو آهي. جڏهن اسلام آيو ته نئين فڪر جو نظارو ٿيو آهي.

ناول منجه جيئن اسان جي سنڌ جو هر گهر اڄڪله آهي. ائين ئي ڏيکاريو ويو آهي. قربان هن ناول جو هيرو آهي، هو قومي فڪر جو پرچاري به آهي. ناول جي هيرو جو پيءُ وفاقي سياست سان تعلق رکندڙ پارٽي پ پ ب جو حصو آهي. هيري جو ڀاءُ وري حافظ ۽ جماعت اسلامي جو مذهبي اڳوال آهي. قربان جا ٻيا به 2 ڀائر آهن جيڪي ڪراچي جي ڪنهن مدرسي ۾ پڙهندڙ آهن. پر انهن جي موجودگي نالي ماتر آهي. ناول جي هيروئن عدن نالي سيدياڻي آهي. عدن جو پيءُ رانجهن شاهه Lord آهي. جمال ذاڪر جو ڪردار جيڪو ناول جي هيرو جو دوست آهي. اهو مون کي ناول نويس جو پنهنجو ڪردار لڳي ٿو.

قربان جيكوملاح آهي. ٻيلي كاتي ۾ آفيسر آهي. اها خبر اڌ ناول پڙهڻ كان پوءِ پوي ٿي. ناكئا، هندوستاني جيلر ۽ جيل ۾ قيدين جا كردار پنهنجي جوهر ۾ حقيقي لڳن ٿا. "يار" ناول جي كهاڻي جيئن چوندا آهن ته ناول جي كهاڻي جو اهڙو رخ ركڻو هوندو آهي، جيئن پڙهندڙ سمجهي ته ائين ٿيندو؟ هئين تي سگهي ٿو؟ اهيو ناول جي فني تقاضائن موجب آهي!

آء بہ ڪجهه ڪهاڻي جي موڙ تي پنهنجا انومان جوڙيندو رهيس. ڪردار جي انت ۽ قيرن بابت ذهن چوندو رهيو ته هاڻي قربان ۾ قيرو ايندو ۽ هو ڪو وڏو ڪارنامو ڪري ڏيکاريندو. ناول جو پلاٽ ۽ رٿا تصوف جي عجب افسانوي ۽ رومانوي دنيا جو سرجيل آهي.

ناول جو مک ڪردار اهڙو هوندو آهي يا ائين چئجي ته مک ڪردار ناول نويس کي اهڙو کڻڻ کپي. جيڪو پيروي ڪرڻ جوڳو هجي. شان ۽ مان وارو هجي. هتي ناول جو مک ڪردار قربان اهڙو ڪو به عمل نه ٿو ڪري جنهن سان ان جي پٺيان لڳجي، پوئلڳي ڪجي. ڪردار نگاري لاءِ اول هي هجڻ ضروري آهي ته ڪردار جيئرا جاڳندا زندگي جو چٽ هجن ۽ اهي ائين هجن جئين اهي آهن. حيدر دريا ڪردار نگاري ۾ بهترين وکون کنيون آهن. حيدر دريا جا دردار گهڙيل مڪمل فطرتي آهن. ان ۾ هن جو ڪو به عمل دخل نه آهي. پر ڪن ڪردارن تي خاص طور قربان ۽ محمد صالح تي ضرور ڳالهائيندس. "يار" ناول جا قصو ۽ ڪردار سٺو توازن رکندڙ آهن.

قربان سيدياڻي عدن سان عشق ڪري ٿو. بعد ۾ جڏهن اها ساڻس نہ ٿي ملي ته هو صوفي ٿي وڃي ٿو. قربان مون کي اڌورو ڪردار محسوس ٿئي ٿو. ارسطو ڪردارن کي اهميت ڏيندو هو ۽ انهن کي گرفت ۾ رکڻ ضروري ڄاڻايو اٿس. ائين ناول نگار قربان جي ڪردار کي پنهنجي قبضي ۾ رکيو آهي. ان کي جامد ڪري ڇڏيو آهي.

سنڌي سماج ۾ پيءُ هميشہ پٽ کي پاڻ جهڙو بنائڻ چاهيندو آهي هت به اها ئي ڪار آهي. گل محمد قربان کي پنهنجي نقش قدم ۽ فڪر تي هلائڻ چاهي ٿو پر قربان عدن ۾ اهڙو ته قاسي وڃي ٿو جو قوم وطن مٽ مائٽ زال

ٻار سڀ کائنس وسري وڃن ٿا. ناول نگار شروعات ۾ قربان جي خاندان کي وچولي طبقي جو زميندار ٻڌائي ٿو اڳتي هلي وري اهي غريب ملاح ۽ بي وس نظر اچن ٿا جو رانجهن شاهه به کين گهر ويٺي ڳالهائي وڃي ٿو. ليکڪ سڄي ناول ۾ سڄي دم جي جاءِ تي Hyphen ڏني آهي.

قربان جيڪو پهريان وائڙو آهي. عدن جي عشق ۾ سوچي ٿو شاعر ٿيان. پنهنجي سرڪاري نوڪري ڪرڻ ۾ ڪوتاهي ڪري ٿو. مطلب تہ عدن جي برهہ جي باهہ قربان کي ساڙي ناڪاره بڻائي ڇڏي ٿي. سندس ڀاءُ حافظ سيدياڻي سان عشق تي بحث ڪري ٽوڪي ٿو، ڳالهائي ٿو.

ناول ۾ شاعري ڏيڻ تي مون کي ڪوفت ايندي آهي. توڙي جو آءَ پنهنجي پهرين ناول ۾ شاعري ڏيئي چڪو آهيان. دنيا جي ٻين ٻولين جي ناولن ۾ ائين نہ آهي. ته به خود ليکڪ پنهنجا شعر نثري نظم ڏنا آهن. حيدر دريا به ڪجمه پنهنجا، ڪجمه جديد ۽ ڪلاسيڪل شاعري مان شعر حوالي طور کنيا آهن.

عدن جوپيءُ رانجهن شاه قربان جي پيءُ گل محمد کي دانهن ڏئي ٿو. گل محمد جڏهن پٽ کي چوي ٿو "ٻيلي اهل بيت جي در کان دل پل." ان کي اهيو چئي ان جو پيءُ ان کي روحاني خواهش جو قتل سمجهي ٿو. قربان عدن کي چاهي ٿو ۽ ماڻڻ چاهي ٿو اها روحاني خواهش ته نه ٿي!

قربان جيكو قومپرست سياست سلهاڙيل آهي ان دؤر ۾ سائين جي ايم سيد به زنده آهي. ته پوءِ قربان قومي سياسي سوچ مان ڇو ناخوش آهي. اها ڳاله مون كي سمجه ۾ نه آئي. ليكك صوفيانه سنڌ جو منظرنامون خوبصورتي سان پيش كري ٿو. حاضر دؤر جي صوفي ازم تي تنقيد به كري ٿو جيئن: "وقت هو، سنڌ جي صوفي مزارن تي، پيار محبت جي

حاصلات, عقل, امن ساڃاه جي سلامتي لاءِ عشق کان دعائون گهريون وينديون هيون. اتي هاط رڳو جنسي حوس جا شائق, جتين جا چور, لليجا ۽ عزتون وڪڻندڙ دلال نظر ايندا." ص\_56

ليك عورت بابت پنهنجو نقط نظر هيئن پيش كري ٿو: "هن پنهنجي سيني تي اڀريل نازك ۽ نفيس عضون كان وڌيك جبلن، جانارن ۽ ڍنڍن ڍورن جي سنڀال ركي آهي. پوءِ به مرد جي مذهب سندس بشارت قبول نه كئي! ۽ عورت جيكا اصل ۾ ارض سماكي سونهن بخشيندڙ ۽ انساني ٻج جي ماءُ آهي، پوءِ به سندس الهامي اشارن كي قبوليت نه ڏنائين." ص \_57 هي پوانئٽ آف ويو ليك جو سگهارو آهي. جنهن مان هن جي عورت دشمني نظر نه ٿي اچي.

شروعات ۾ ناول نگار قربان کي عدن لاءِ ڇتو ٿو ڏيکاري ۽ هن جي بي آرامي جي انتهائي ظاهر ڪري ٿو. پر لائق ليکڪ عدن جي حضرت عشق ڪهڙي حالت ڪئي آهي ۽ هن جي ڪهڙي ڪيفيت آهي ان کي بيان نه ڪيو ويو آهي. نه ئي ناول نگار جي صوفي مزاج هجڻ ڪري هن ان جو سٺو عڪسي ڏيک بيانو آهي. قربان خود غرضي جون سڀ حدون اور انگهي وڃي ٿو. قربان کي ٽي ٻار آهن. زال، ڀائر، پيءُ ماءُ اٿس. قومي تحريڪ سان لاڳاپيل هجڻ ڪري به هو روحاني طرح کوٽل آهي. مون ته هميشه ائين ڏٺو پڙهيو ۽ پر کيو آهي ته جيڪي ماڻهو سيد ۽ سنڌ جي چاهه ۾ چريا ٿيا اهي پنهنجي محبوبائن کان پري ٿي آزاديءَ جي محبوبا ماڻڻ لاءِ ماندا ٿي پيا هئا. قربان عجيب مٽيءَ جو ٺهيل آهي. اهڙي رنگ ۾ آهي جنهن جو ڪو عڪس نه آهي نه ئي اهو ڪنهن روشني نڪري نروار ٿئي ٿو.

"انسان کي عشق نرم ڪندو آهي ۽ نفرت کيس خشڪ ۽ سخت ڪري ڇڏيندي آهي. حق تي صرف اهوئي هوندو آهي. جنهن ۾ قرباني جو جذبو هجي." ص\_70

قربان جي مٿين لفظن ۾ اهڙي ڪائونسلنگ ٿئي ٿي پوءِ به هو پنهنجي خول مان نڪري ئي نه ٿو. صوفي ازم کي 21هين صدي ۾ سائنسي رنگ ظاهر ٿيڻ گهرجي ها پر سنڌي سماج ۾ اهو صوفي ازم فڪر مذهبي شڪل ۾ اڃا به اوائلي بيهڪ وانگر موجود آهي. عطا محمد ڀنڀري وانگر ته صوفي ازم اسان کي گهڻو نقصان رسايو آهي. پوءِ حيدر دريا اهڙي ڪردار کي ڇوسرجيو آهي جو دنيا جهان جو ڪم ڇڏيو ڪنڊ ويهي ڏپ ڪري وڃي ٿو. منهنجي خيال ۾ اسان انهن پراڻ پسند نظرين کي 21 صدي ۾ ڇو گهلي رهيا آهيون. ڇو حالتن کي ليکڪ موجوده تناظر ۾ نه ٿا ڏسن. قربان قومي سياست سان 10 سال ڏيڻ باوجود ڪا به شعوري سگهه ۽ ارادن کي مستقل نه ٿو بڻائي سگهي سواءِ جيل واري حصي جي.

سنڌي ۾ جيڪي ناول اچي رهيا آهن انهن ۾ شاعري جو ليکڪ رواني سان استعمال ڪري رهيا آهن. تازو مون سحر گل جو ناول پئي پڙهيو ان ۾ به شعر آهن سنڌي ليکڪ شاهه لطيف جا شعر گهڻو ڏين ٿا. هي ناول به شاعريءَ جي ڇاپ کان به بچي سگهيو آهي.

"اهڙا ڪيترائي نوعمر نوجوان، سنڌ ۾ اهڙين ڪيفيتن ۽ حالتن جو شڪار هئا." ص\_80

"(مسلمانن جي ايمان جو لائسنس Renew ڪرڻ لاءِ، حافظ امين جھڙن نوجوان جنوني ملن ۽ متولين کي، مذهبي آزاديءَ جي نالي سان منجهايو پي ويو.)" 0

108

("بنهي ڀائرن ۾ نظرياتي طور به وڏو فرق هو، پر اهو رڳو انهن ٻن ڀائرن جي وچ ۾ اهڙو فرق نه هو، بلڪ سڄي سنڌ پنهنجي محروميت جي سبب ڪنهن تبديليءَ جي راهه ڏانهن ڊڙندو هئي.") ص\_83

جيئن آءِ چئي چڪو آهيان ته هي ناول انهن خاندانن جي ڪهاڻي آهي. جن ۾ مختلف خيالن جي کچڻي پڪي پئي آهي. حافظ امين عالم آهي عربي فارسي، شيخ سعدي ۽ امام غزالي ۽ مولانا رومي به پڙهيو اٿس پوءِ به انتها پسند سوچ رکندڙ آهي. هي ڪردار به ڪنهن ڪم جو ناهي.

(آئون سنڌ آزاد نہ ڪرائي سگهيس ۽ پاڻ کي آزاد ڪري گهر جي ڪنڊ ۾ اچي ويٺو آهيان. تڏهن بہ تنهنجي نظرن ۾ نادان آهيان.) ص94 ڪنڊ ۾ اچي ويٺو آهيان. تڏهن بہ تنهنجي نظرن ۾ نادان آهيان.) ص94 فرائڊ جي تحليل نفسي The Freudian Psycho Analysis اهڙو طريقو آهي. جيڪو شعور جي دٻيل ڪيفيت ۾ وٺي وڃي ٿو. قربان سان ائين ٿئي ٿو. جنهن کي لاشعور چئجي. هي قسم جو علاج آهي. جيڪو ذهني پيڙا ٿو. جنهن کي لاشعور جي لاءِ ڪتب ايندو آهي. اسان قربان جي معوري ڪيون تہ هو بہ هڪ پيڙا ۾ آهي. جيڪا ان کي شعوري طرح لاشعوري ۾ وٺي وڃي ٿي.

ذهني پيڙا تلخ ۽ وارين سانڀرن ۽ روين جي ڪري ٿيندي آهي. جيڪي هڪ ٻئي جي ابتڙ آهن. تحليل نفسي سمجهائي ٿي تہ انهن کي شعور کان الڳ ڪرط گهرجي. کين تعليم ۽ اخلاقي مقابلي وسيلي لاشعور جي صورت ۾ تبديل ڪجي! لاشعور ابتڙ ۽ وسريل روين کي ڪڍي اسان جي اڳيان آڻي بيهاري ٿو ۽ پوءِ نوان رويا جنم وٺن ٿا. قربان سان به اهوئي مسئلو آهي. جيڪڏهن قربان پنهنجي شعور کي اجتماعي شعور سان ڳنڍي ته مسئلو هل ٿي وڃي ۽ هو هڪ نئون گس وٺي. پر ڪٿي ليکڪ هن لاءِ لکي

ٿو: "پنهنجي اندر ۾ لهندي, خود کي پنهنجي خدا جي ويجهو تصور ڪندو هو. "ص\_86

وري ڪتي ليکڪ هن لاءِ هيئن لکي ٿو: "سندس نفس جي اها بڇڙائي کيس سمجه ۾ ڪونه پئي آئي. "ص\_87

مون کي قربان جو ڪردار غلام فريد جي هن قول جيان لڳي ٿو: "جنهن ڏينهن مون کي ماءُ ڄڻيو، دائي ناڙو ڪپيو، ان وقت ڪاتي جيڪڏهن منهنجي نڙگهٽ تي گهمائي ڇڏي ها ته پوءِ نه دنيا ۾ هجون ها نه هي ڏينهن ڏسڻا يون."

ليکڪ تصوف جي پس منظر ۾ سنڌ جي ماضي ۾ ههڙي جهاتي پائي ٿو: "سنڌ جون اهي اوطاقون ۽ اوتار ا اجڙي ويا هئا، جتي تصوف مان، ديس جي د شمنن لاءِ خطرناڪ سياسي هٿيار به تيار ڪيا ويندا هئا." ص\_101

ليکڪ ناول ۾ ذوالفقار علي ڀٽي جي شخصيت کي سنڌي ماڻهن جي آجپي يا انهن کي نئين رخ ۾ وٺي وڃڻ جو ڪرڻو سمجهي ٿو. ڀٽو کڻي ڪنهن جي لاءِ ڪيڏو به عظيم ۽ امر هجي. منهنجي نظر ۾ هو Play Boy هو. جيڪو جنرلن کي Daddy چوندو هو. ڪي ئي دانشور نصير ميمڻ ۽ ٻيا چوندا آهن ته هو جڏهن ٽڪٽڪي تي چڙهي ٿو ته امر ٿئي ٿو. منهنجي خيال ۾ هن وٽ مرڻ کان سواءِ ڪو آپشن ئي نه هو ۽ شهيد ٿي ڪري، هن پنهنجي سمورين غلطين ۽ گناهن کي سنڌي ماڻهن جي ذهنن کان ميسارڻ تي چاهيو ۽ ائين ئي ٿي به ويو.

ويدانتي ۽ وحدانيتي فڪر جي ڳانڍاپي سان صوفي ازم وجود ۾ آيو آهي. ان تي ليکڪ وڌيڪ گھرائي ۾ وڃڻ گھرجي ها.

مذهبي جماعت، جماعت اسلامي جي ڪرتوتن ۽ ڪارگذارين کي مقصدن سميت ڏيکاريو آهي. مذهبي سياست نه ڪرڻ ۽ ان جي نقصانن تي ليکڪ جي پختي راءِ هن ناول ۾ شامل آهي. مون کي هي ڳاله به مٿان گذري وئي ته هو ڀٽن ۽ سيد کي گڏ ٿو پيش ڪري. جئين هو چوي ٿو: "ڀٽي خاندان مان ڪجه باقي نه پچندو. جي ايم سيد کان پوءِ هاڻ قوم کي پنهنجو وجود وسري ويندو." ص\_132

يتو خاندان يا ان جا ليڊر ڀلي اهو شاهنواز ڀٽو ئي ڇو نه هجي, پيپلز پارٽي به کين سيد ٺاهي ڏني. اهي سيد جي اڳيان ڄامڙا آهن. وقت جي بادشاهن جا سلامي رهيا آهن. سيد هر آمر ۽ ڪائنر جي اک ۾ اکيون وجهي منهن مقابل ٿيو آهي. اها ڳاله به ٿوري حيرت انگيز آهي ته سيد گهراڻي جي مائي ڪيئن هن سان اچي ملي ٿي ۽ چؤگرد مذهبي ماڻهو ناکئو قاسم ۽ پيا هن جي مدد ڪن ٿا.

ليكك جي ساجاهه, ڄاڻ ۽ سرت مٿانهين آهي ۽ هن جي معلومات كٿي كٿي ڇركائي وجهي ٿي. جيئن: "عمر كوٽ جهڙا سنڌ جا تاريخي عجائب گهر به سركاري ايجنسين جون آفيسون بطجڻ لڳيون هيون. ڏوٿين كي ته جهڙي ڏيهه نيكالي مليل هئي!" ص139

يُتي خاندان جي سياست تي ليکڪ جو ڊسڪورس ڏاڍو دلچسپ آهي. پر هو قومي سياست جي اوڻاين تي ڳالهائڻ کان پاسو ڪري ويو آهي. سيد جي غلطين کي نظر انداز ڪري ويو آهي. جيئن ته هن ناول جو احاطو مني صديءَ تائين آهي ته انهن شين کي آڻڻ گهربو هو. ناول نويس جي هي Perception واه جي آهي: "انسان هن دنيا ۾ ڄڻ ابدي ضمانت تي آزاد

آهي، جنهن ۾ کيس رڳو پنهنجي حال جي گرفتاري جا اختيار مليل آهن."ص145

ېئي هنڌ لکي ٿو: "ها! البته ائين چئون ته سپنن کان خالي ننډ, نامڪمل ماڻهوءَ کي ايندي آهي ۽ الهام کان محروم ماڻهو، سجاڳ نه ٿو چئي سگهجي." ص\_152

حيدر دريا جو سائنسي، سياسي ۽ مذهبي، ثقافتي ۽ تاريخي شعور ته دل سان اعليٰ آهي. هن جي کان اک هن ناول ۾ ڪوئي خيال نه بچي سگهيو آهي. جنگ، سياست، مذهب، تصوف، ارض جي سائنسي عمر، تاريخ مطلب ته هو هر موضوع کي ڇمي ويو آهي. ناول جي هي ڪماليت جي ڳالهم ٻڌو: "انسان مرده پيدا ٿئي ٿو ۽ جڏهن محبت ڪري ٿو، تڏهن زنده ٿئي ٿو، ۽ خود کي محبت ۾ پوکي، خود کي ئي لڻي ٿو." ص\_154

بندي جي ۽ مالڪ محبت تي ليکڪ جا ويچار: "ماڻهو جو موت ان وقت هجي ٿو، جڏهن خدا هن کي چاهي ٿو، پوءِ موت جو نالو، خدا جي محبت ۽ و کيو ويو، ڇا خدا جي محبت هر بندي سان هڪ جهڙي ناهي!؟" ص\_156

ناول ۾ ليکڪ جيڪا قربان فقير ۽ صوفي محمد صالح جي ڪچھري ڏني آھي. اھا تہ پڙھندڙ جو ساھ مٺ ۾ ڪيو ڇڏي. ڇا تہ فلسفيانہ موضوعن کي ليکڪ سھڻي سٽاءُ ۾ بيان ڪيو آھي. جيڪي ڪجھ ٽڪر ھتي ڏيڻ تمام ضروري ٿو سمجھان. محبت فلسفي جو موضوع رھي آھي: "۽ جيئن روشني، ھر انجڻ جي رفتار کان تيز آھي، ائين محبت وارو خيال، انسان جي ذھن ۾ باقي ھر خيال کان تيز آھي ۽ جئين باھ، پاڻي کان سواءِ ھر شيء

ساڙي ڪر ڪري ٿي، ائين محبت، انسان جي ذهن کان سواءِ باقي هر ضرر رسا خيال ذهن ۾ ئي فنا ڪري ڇڏي ٿي." ص\_158

محبت بابت ناول نگار جو نقط نظر شاندار ۽ گھرو آھي: ماڻھوءَ جي اندر كوئي جنون حد كان متى وڌي ويندو آهي ته ماڻهوءَ مان پنهنجو ماڻهيو به هٿ ڪڍي ويندو آهي. پر محبت جو جنون وڌي وڃڻ سان، ماڻهوءَ مان پنهنجي انا، مڪمل ختم ٿي ويندي آهي. دنيا سان عداوت ختم ڪري ڇڏيندو آهي. پنهنجي وجود جي احساس ۾ رهندي, ديوانگي به سندس حصى ۾ اچي ٿي. پر هر حالت ۾ پنهنجي ذات کان سواءِ ڪنهن کي نقصان نه ٿو رسائي." ص\_160

وطن جي حب تي ليکڪ جو نيريٽو Narrative کان 162 کان صفحي ڏاڍو پر اثر آهي. ليکڪ صوفي محمد صالح واتان صوفي ازم بابت هيئن ٿو چوائي: "قربان فقير، دنيا جاسپ مذهب تصوف جي ٿنڀي تي بيٺل آهن."ص\_163

جڏهن تہ ڊاڪٽر شمس الدين عرساڻي صوفي ازم کي سنڌ جي پهرين ادبي تحريك كري بيان كيو آهي. هو چوي ٿو تہ سنڌي جي سموري اوائلي كلاسيكل شاعري ان تحريك جو ثمر آهي.

ليکڪ لکي ٿو تہ "سنڌي ماڻهو ڀڳتي مرڳ ۾ پيو گذاري." اها هڪ چٽي حقيقت آهي تہ سنڌي ماڻهو سڀ ڪم خدا جي کاتي وجهن ٿا. جنهن اڄ جي سنڌي ماڻهو باسون، ڌاڳا ۽ ٽوڻا ڪن. مون ڪو ناول پڙهيو جنهن ایشین ما طهن تی لکیو هو Waiting for God ایشائی ما طهو خدا جی انتظار ۾ هوندا آهن.

ليکڪ چوي ٿو: هندو ڌرم ۾ هاڻي اهو دور نه رهيو آهي جو سماج کي طبقن ۾ ورهائي قائم رکي سگهجي." منهنجي خيال موجب هندن ۾ اڃا تائين طبقاتي نظام هلندڙ آهي. اهو ڪنهن به صورت ۾ موجود آهي.

ناول ۾ هڪ زبردست ڳوڙهو خيال اوهان جي نظر; "سوڀ نفرت پيدا ڪندڙ آهي. سوڀاري جي ننڊ حرام آهي. هار ۽ جيت کان بي نياز ماٺيڻو ماڻهو امن ۾ رهي ٿو." ص-166

اڄ جو شاعر نہ ڄاڻ ڇا مان ڇا عجيب خيال سرجي پيو سندس فڪر ڪٿي آهي ان بابت "يار" چوي ٿو "چوندا آهن تہ ٻيڙي پاڻي جي پنڌ لاءِ پار اڪاريندڙ ۽ تار پاڻيءَ ترندڙ گهر آهي. گوتم ٻڌ چواڻي تہ: ان کي مٿي تي کڻي هلندا تہ ٻڏي مرندا." سو ان لحاظ کان اسان جو شاعر شخصي طور، پاڻ کي پنهنجي مٿي تي کڻي، هلندڙ ٿي پيو آهي. شايد قوم کيس ٻڏندي نظر پئي اچي، جنهن ڪري پاڻ ٻڏتر جو شڪار آهي." ص-170

ناول جو پاسو تڏهن پلٽجي ٿو، جڏهن مک ڪردرا سمنڊ ۾ مڇي مارط وارن سان سير تي وڃي ٿو. زندگي غيريقيني وارن منظرن جو نالو آهي. هن حصي ۾ ليکڪ ڇا ته درياهه ۽ سمنڊ جي منظر نگاري ڪئي آهي. ائين ٿو لڳي ڄڻ پڙهندڙ اتي وچ سمنڊ ۾ ٻيڙي تي بيٺو هجي.درياهي ۽ سامونڊي ٻول، محاورا ڪمال ڪاريگري سان ڪم آندا آهن.

ناول جي پوئين حصي ۾ ليکڪ ڪردارن جون ڪيفيتون ۽ سوچون سھڻي من مھڻي اسلوب ۾ اڳيان ڪيون آهن. جيئن: "ڪڏهن ڪڏهن ائين لڳندو آهي ته دنيا ۾ قيامت سمنڊ ئي آڻيندو."182ص

حسين رات جي منظرنگاري: "هاڻ, چنڊ جي کليل چانڊاڻ ۾ رات, سمنڊ ۽ آسمان جورنگ هڪ ٿي ويو آهي. ائين پئي لڳو: دنيا ڄڻ دار الفنا

کي رسي هجي ۽ خدا رڳو مڇين ۾ باقي موجود هو، جنهن ڪنهن ڪنهن مهل پاڻيءَ مان اڇل کائي آواز پي ڪيو." ص\_183

"سمنڊ پنهنجن وڻجارن سان بي حد محبت ڪندو آهي ۽ پنهنجي ڪيفيت جا سڀ آڪار ۽ ارڪان، وڻجارن جي طبعيت ۾ وجهي ڇڏيندو آهي."184ص

ليکڪ جو هي سمنڊ جي ڳالهين، منظرن وارو سڄو حصو بي حد پسنديده ۽ متاثر ڪندڙ آهي. ليکڪ جو هي ارمان به ڪيڏو نه وڻندڙ آهي: "مرد ۽ عورت جي عشق مان، ماڻهو ڇو خفا ٿا ٿين، جڏهن ته ٻنهي جي وچ ۾ خدا موجود آهي." ص\_189

هي ڳاله پڙهندڙ کي منجهائي وجهي ٿي ته: "اسان ان مهل سير نهر Creek تى انهىء هند بينل هئاسين. جتان كان توري ئى مفاصلى تى پاڪستاني فوجي ڇانوڻي آهي." جڏهن هو پاڪستاني فوجي ڇانوڻي جي ويجهو آهن تہ پوءِ پڪڙجي ڇو ٿا وڃن ۽ انڊين بحري فوج هنن کي تائين ایترو جلدي پهچي ٿي وڃي. جڏهن قربان کي هندوستاني فوج کڻي ٿي وچي اتان ڪهاڻي ۾ Twist شروع ٿئي ٿو. صفحي 215 تي لسانياتي مهارت متاثر كري ٿي. هن ناول ۾ تشبيهون الائي تہ ڪيتريون ناول نويس ڪم آنديون آهن جيڪي جاندار ۽ شاندار آهن. پر هن تشبيمہ تي روئجي يا خوش ٿجي. ڪجهه سمجهه ۾ نه ٿو اچي. پر آهي زبردست.

"ڪنهن جيل ۾ قيدي کوهہ ۾ پيل ڏيڏر کي آسماني نظار ا بس اوتر ائي نظر ايندا آهن، جيترا سنڌي سماج جي گهر ۾ بند هڪ سنڌي عورت کي نظر ايندا آهن."ص217

"نااميد ماڻهو نامرد هوندو آهي." هي بد نئون استعارو آهي. ناول ۾ يوناني ۽ سنڌي ويڙهاڪن جو منتقي مناظرو ڏاڍو دلچسپ آهي. حيدر دريا جيل ۾ گهڻو وقت گذاريندڙ قيدين جي لاءِ سينئر جو لفظ ڪم آڻي ٿو. ان جي لاءِ پڪو قيدي لفظ ڪتب آندو ويندو آهي. جن کي گهڻو وقت ٿيندو آهي. ۽ سزا به اچي ويندي آهي. ناول جي خيال جديد دور سان ڪيڏو نه ٺهڪي اچي ٿو: "۽ ٻيو دنيا ۾ جنهن کي اسان ضروري سمجهون ٿا، سو بس پريشانين جو سبب ئي آهي." ص 225

ليكك عربي سمند لكيو آهي ان بس هيئن چوندس:

نه عربي نه هندي,

سمنڊ اسان جو سنڌي.

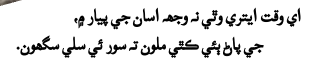
قربان تي لڳندڙ الزام ۽ ٿيندڙ تشدد الح تل ۽ بيوسي جي ڪيفيت پيدا ڪيو ڇڏي. ناول جي پڄاڻي به صفا ڪونه مايوس ڪندڙ آهي. عدن کي سندس پيءُ لوڙهي ماري ڇڏي ٿو ۽ قربان کي به جيل ۾ تشدد ڪرائي مرڻينگ ڪرائي وجهي ٿو ۽ قربان عدن جي قبر ڏسي پالخ به مري وڃي ٿو. تاريخ ۾ جيڪي به قومون ختم ٿيون آهن. ان جو سبب وقت جي نروار حالتن کي سمجهڻ لاءِ ڪا سوچ نه رکي. پراڻين سوچن ۽ ردي طريقن کي حتم نه ڪيو. اسان جي قوم به فرسوده نظرين کي چنبڙي پئي آهي. قدامت پسند، جدت پسندي يا تبديلي انهن کي بيلنس ڪرڻ گهرجي ته جيئن ترقي جو آغاز ٿئي. جهڙي سوچ هوندي نتيجو به اوهڙو ئي ٿيندو. ان لاءِ صوفي ازم ۾ جديديت سائنسي رنگ ۾ اڳتي آڻيون.

هر ليکڪ زندگي ۽ معاشري کي پنهنجي سوچ آهر سمجهندو آهي ۽ پوءِ اهو فڪر لکڻين ۾ سمائڻ چاهيندو آهي. حيدر دريا جو نقط نظر هم

گير ۽ اونو، مشاهدو ۽ تجربو وسيع ترين آهي. بهترين ناول اهو آهي جنهن ۾ ليکڪ پنهنجو نقطہ نظر ڪردارن کان چورائيندو آهي. "يار" ۾ حيدر دريا اهڙي سٺي ڪوشش ڪئي آهي پر ڪٿي ڪٿي هو پال ظاهر ٿي ويو آهي. ناول نگار کي پال کي ظاهر نہ ڪرڻ گهرجي. اعليٰ ناول سماجي سڌاري جو باعث بڻجندا آهن. يار ناول بہ اهو ئي اثر ڇڏي ٿو تہ توهان سچتي هجو حق تي هجو انسانن جي فائدي ۽ ڀلائي ڪريو پوءِ ڀلي ماريا چو نہ وڃو.

ناولسٽ ميلان ڪنڊيرا چوي ٿو: ناول نگار پنهنجي زندگي جي گهر کي تباهه ڪري ڇڏيندو آهي ۽ ان جي پٿرن سان ناول جو گهر ٺاهيندو آهي." مون کي ائين لڳي ٿو حيدر دريا سنڌي ناول جو گهر پنهنجي زندگي جي ڀڳل گهر جي سرن سان جوڙي رهيو آهي ۽ جوڙيندو رهندو.

ناول\_ماڻهو هڪ جهنگل آ **خيال ۽ سوال جي رڻ ۾ ڦاٿل ماڻهو** 



هي اهو شعر آهي جيڪو اڄ کان ڏه سال پهرين مون علي صفدر کي گنگائيندي قمبر ۾ ٻڌو هو. ان کان پوءِ شايد هن سان ڪڏهن ملڻ نه ٿيو آهي. مرانجهڙي چهري ۽ ڪپڙن وارو علي صفدر مون کي ڏاڍو وڻندڙ ۽ پختو شاعر لڳو هيم. ان ملاقات ۾ هن منجه جيڪو خلوص نظر آيو هئم. اهو وساري نه سگهيو آهيان. محترم سعيد ٻڌايو ته علي صفدر جو ناول ٿو اچي. پوءِنيٺ ناول ڇپجي اچي به ويو. شاعري مان علي صفدر جو هي نثري نعرو مون کي ڏاڍو وڻيو آهي. علي صفدر جو هي ناول "ماڻهو هڪ جهنگل نعرو مون کي ڏاڍو وڻيو آهي. علي صفدر جو هي ناول "ماڻهو هڪ جهنگل آ" سندس وجدان مان نڪتل سماجي نفسيات جو اهو آئينو آهي. جنهن ۾ گند سان گڏ خوبصورتيءَ کي به پسي سگهجي ٿو. هن ناول کان اڳ مون سوشل سائيڪولاجي تي سنڌي ادب ۾ ههڙو ناول نه پڙهيو هو.

ناول جا هونئن ته گھڻا سارا قسم آهن پر ٻه وڏا قسم رومانوي ۽ نفسياتي ناولن جا چيا وڃن ٿا. نفسياتي ناول جي هڪ ڳاله هيءَ به آهي ته ان ۾

حقيقت نگاري وڌ ۾ وڌ شامل هوندي آهي. ههڙن ناولن جو دائرو صرف معاشري, ڪردار, سيرت ۽ نفسي تحليل تائين هوندو آهي.

"ماڻهو هڪ جهنگل آ" به هڪ اهڙو تجربو ڏيندڙ آهي. هي ناول ٻوڏ متاثرن جون ڪئمپون، لڏپلاڻ، دربدري جا منظر ۽ ماحول ڏيکاريندڙ آهي ۽ اهو سڀ يقينن هن معاشري جو حصو آهي. سنڌي ادب ۽ ٻوليءَ ۾ انگريزي مان ناول جهڙي طرح آيو آهي ۽ پنهنجي اصطلاحي نانءُ سميت ضم ٿي ويو آهي هن وقت سنڌي ۾ نهايت اهم ۽ معياري ناول لکجي رهيا آهن.

صوفي مصري شاه جيو آهي ته "جز مان كل ۾ اهو داخل ٿيندو آهي، جيڪو ٻين لاءِ جيئي ٿو." الائي ڇو هن ناول جا كردار جيئڻ جو ساهس نه ٿا سارن ۽ جيون جي جنگ هارائي وڃن ٿا. پنهنجي لاءِ جيئڻ به كو خاص جيئڻ ته ناهي هوندو. سعيد چواڻي ته "هي ناول روحاني طرح مثبت تبديليءَ ڏانهن پيش قدميءَ جو شديد گهر جائو آهي."

ڪردارن جي ڳالهہ ان ڪري ڪئي سون ڇو ته پنهنجي پاران ۾ خود ليکڪ پنهنجي ڪردارن سان هيئن مخاطب ٿئي ٿو.. "اي ڪردارو! اي منهنجا خاموش ڪردارو! مان توهان ڏي متوجهه آهيان."

ليکڪ لکي ٿو: "اوهان صرف پنهنجي مٿي کان وٺي پيرن تائين سوچيو ٿا."

منهنجي لاءِ ناول جي رتابنديءَ کان اول ڪردارن جو تجسس وڌيڪ هوندو آهي. ڇو تہ ڪنهن بہ ناول ۾ ڪهاڻي تہ هوندي ئي هوندي آهي پر ڪردار ان ۾ ڪيئن ورتاءُ ڪن ٿا يا هڪ ناول نگار انهن کي ڪيئن کڻي اچي پيش ڪري ٿو اهو ڏاڍو اهم آهي.

"ماڻهو هڪ جهنگل آ" جي ڪردارن ۾ هڪ نيچرلٽي آهي. سواءِ ٻن ڪردارن جاويد ۽ جاسم جي، ليکڪ ڪا به ڪاريگري نه ڪئي آهي ۽ هن ناول جا ڪردار پنهنجي ساخت ۾ سهي پس منظر رکندڙ آهن. مرڪزي ڪردار زينوء به ڪا فلاسافي نه ٿي جهاڙي، پر هوءَ هڪ معصوميت سان سرشار رحم جوڳو ڪردار آهي.

ناول نگاري جي دنيا ۾ هر قسم جي ڪردار چٽڻ جو ڏانءُ صرف ليو ٽالسٽاءِ کي اچي ٿو ۽ هو ان ۾ خاشي مهارت جو مالڪ به آهي. علي صفدر جي ڪردار نگاري هن ناول جي جان آهي ۽ هن ناول جي اهميت به انهن ڪردارن جي ڪري آهي ۽ اهي ئي هن ناول کي ڪامياب بڻائن ٿا. عبدالقيوم صائب مطابق.. "ناول جي ادبي اهميت ان جي ڪردارنگاريءَ تي مدار رکي ٿي."

هن ناول جو نالو نيئن محاوري طور اڳيان آيو آهي. پر مون کي ته هي محاورو ڪمزور ٿو لڳي، ماڻهو جي اندر ۾ سوين ڪائناتون آهن ۽ ماڻهو خود هڪ ڪائنات آهي، جنهگ ته هڪ محدود شيءَ آهي. شاعر لفظن جا ڪاريگر هوندا آهن. ناول نگار اهڙا ته لفظ، محاورا ۽ تشبيهون ڪم آنديون آهن جو پڙهي دماغ کوليو وڃي. جيئن..

- عورتون.. معصوم عورتون.. پنهنجي ابالن جي لولي واري سڀاجهڙائپ استار پلس جي چمڪ ۾ گم ڪري آيون هيون. پيج 10
- پريت ڳنڍي ڇنڻ سکي ورتي سي, بس مشڪل هو ته وسارڻ. پيج۔
  - خيال ئي خيال.. رڻ ئي رڻ.. ماڻهو ئي ماڻهو..

هي ناول پڙهندي ماڻهو خيالن ۽ سوالن جي رخ ۾ رليو وڃي. ڀانت ڀانت جا ماڻهو ليکڪ وڏي هوشياري سان گڏ سرجيا آهن. انهن جا مڪالما ۽

ڳالهه ٻولهه ۾ ڪٿي به ليکڪ نظر نه ٿو اچي. ڪردار فطرتي رنگ ڍنگ ۾ تز ۽ پنهنجي ان اصلي روپ ۾ بيٺا آهن. جهنگل لفظ تي به مونکي اعتراض آهي، سنڌي ۾ جهنگ ٿيندو. جهنگ جنهن ۾ الڳ قسم جا جانور ٿيندا آهن. هي ناول به ماڻهن جو جهنگ آهي. پڙهندڙ کي ائين ٿو محسوس ٿئي ڄڻ هو، ماڻهن جي ميڙ ۾ بيٺو هجي. هيترن ڪردارن سان علي صفدر نڀائي ويو آهي اها ان جي قابليت آهي، جنهن کان انڪار نه ٿو ڪري سگهجي. هن ناول جا ڪردار دلاور، جاسم، علي احمد، نور نبي، ماسي ڪامل، گلو گاڏهي جي زال، زينو، زينو جي ڀاڄائي، موسڻ، ماستر، ڄامل، سردارو، درناز، نبن، حاڪم خان، ماسي گلان، اڪمل جي زال، فاطمہ، ماستر سونو، وليد خان، ڪامريڊ حبن، هاشم، ماسي موران ڪردارن جو هڪ ڊگهو شجرو آهي جيڪو پائڪ کي ذهن ۾ رکڻو ٿو پوي.

ٻاهرين ادب ۾ دوستو وسڪي ۽ ٻين روسي ناول نگارن جي ناولن جي ڪردارن جا شجرا بڙ جي وڻ جيان هوندا آهن. سنڌيءَ ۾ اهڙو ڪو ناول ياد اچيم ٿو ته اهو سانگهڙ آهي. جيڪو ڪردارن ۽ موضوع جي لحاظ کان ڪلاسيڪل آهي. جنهن ۾ انيڪ سارا ڪردار آهن.

زينو جو ڪردار جيڪو پنهنجي ڏيک ۽ سڀاءُ ۾ ٻهراڙي جي ڇوڪري جو ڪردار آهي. ان جو "جهولي لعل" چوط پِڙهندر کي گهائي وجهي ٿو. زينو مڪمل ڪردار آهي. پر هڪ ڳاله مون کي ڪردار جي حقيقت جي ابتڙ لڳي ته زينو لتا ۽ مڪيش جي آواز ۾ ڪلاسيڪل موسيقي ٻڌي ٿي. ڳوٺاڻي ڇوڪري جي پسند لوڪل ڳائڻو ٿيندو آهي خير پسند ٿي به سگهي ٿي.

هي ناول دور جديد جي تڪڙين تبديلين کي قبول ڪندڙن ۽ بدلجندڙ سامجي روين کي به ظاهر ڪري ٿو...

"سڀ ڪجه بدلجي ويو هو. زينو بدلجي وئي هئي، ڪاله نهارن تائين محدود هئي ۽ اڄ ڳالهائڻ ٻولهائڻ ۽ گڏ ويهڻ تائين پهچي وئي هئي. ماسي ڪامل ڳوٺ ۾ وڏو ۽ ويڪرو گهگهو پائيندي هئي. ٻوڏ ۾ شهر جو آئي ته مائي فتنگ پائڻ شروع ڪئي. سوڙها ڪپڙا پائي پوله کي لوڏا ڏئي جو هلندي هئي ته مون کي ڄڻ مرچ پئجي ويندا هئا!!" پيج 33

ڪيئن هڪ ڇوڪري جلدي ۾ هڪ مرد جي ويجهو اچي وڃي ٿي ۽ ڪراڙي نوان فيشن ڪري ٿي.

جاويد چوندو هو "زندگي كي جنهن سمجهي ورتو ته زندگي ڇاهي؟ ته ان جو جياپو زهر بطجي ويندو!"صفحي 34 تي سوچن جا سوال سٿيندڙ هڪ احساس.

هن ناول جو خالق علي صفدر جڏهن ته هڪ پختو شاعر به آهي، ان ڪري هن ناول ۾ شاعري به ڪئي آهي. ناول ۾ ليکڪ جيڪا کوڙ سارن ڪردارن جي مڪالمن ۽ گفتگو پرٽي آهي. انهن هر ڪردار جي بجاءِ پر دلچسپ ڳالهيون وڻن به ٿيون. اتي جاويد ۽ جاسم جي فڪري گفتگو ۽ بحث هن ناول جي حياتي وڏي ڪن ٿا.

جاويد ۽ جاسم جو بي جوڙ شادين تي ٿيل فڪري بحث مان هڪ مڪالمو هتي پڙهندڙن جي نظر ڪيون ٿا.. "پر جاسم! پڙهيل لکيلن کي ڪير سڌاري ۽ سمجهائي، جيڪي شعور هوندي لاشعورن کان ڪمتر آهن. جاويد ڳاله وڌائيندي چيو."

جاسم، جاويد، زينو ۽ ٻين ڪردارن جي خواهشن، معصوم خوابن ۽ احساسن ۽ محبتن جي دنيا هي ناول آهي. جاويد جو هڪ خواب مون صفحي 55 تي ڦتڪندي ڏٺو...

"تون ڏسجان رڳو مان ۽ فاطمہ شادي ڪيون تہ هن ديهہ ماڻڪپور ۾ شعور ئي شعور جملڪندي ڏسندين. هوءَ ڊاڪٽرياڻي ٿيندي ۽ مان ماستر... مفت تعليم بہ ڏينداسين تہ ماڻهن جو علاج بہ ڪنداسي.."

اسان هيٺين طبقي جا خواب ڇو پورا نه ٿيندا آهن ڇو اسان انهن جو پوري ٿيڻ جي آس ۾ پوري حياتي کائي ويندا آهيون توڙي جو اهي ايڏو وڏو ڪجهه نه گهرندا آهن. اهي ڪنهن ٻئي جا نه پر مون کي ته علي صفدر جا لڳن ٿا. جو انهن لاءِ تڙپي ۽ زهر کائي ٿو ۽ چريائپ جي دور مان گذري پاڻ کي چار گوليون به هڻي ٿو.

هي دور جديديت پڄاڻان جو آهي. جنهن ۾ انسان وڪامي ٿو. احساسن ۾ مطلب ويڙهيل آهن. جديديت پڄاڻان جا هڪ ٻه عڪس هت به آهن; "آءُ وقت به سوچيندو رهجي ويس ته اسين آخر ڪهڙو موقف کڻي جهان ۾ آيا آهيو ۽ ڪيون ڇا ٿا!؟ ماڻهو ماڻهوءَ کي نه ٿو سڃاڻي. ڀيڻ لاءِ يائرن جو ڀرجهلو شامت بڻجي ويو آهي. اولاد جو والدين سان رويو سخت ٿي ويو آهي. گهر جو فرد پنجاهه ڀاتين وچ ۾ اڪيلائين جي جي ايڪانت جو شڪار ٿي رهيو آ… ٻاهر اڱڻ ۾ ستل گهرڀاتين کي ڪمري ۾ ستل گهرڀاتين کي ڪمري ۾ ستل گهرڀاتيءَ جا سڏڪا به ٻڌڻ ۾ ڪونه ٿا اچن." پيج-57

هي ان سماج جي نشانبري آهي جتي نوجوان وٽ پنهنجي محبوبہ سان ملح وقت مالي شرمساري هوندي آ ۽ نوجوانن سان ائين ٿيندو آهي." جيئن جاسم چوي ٿو۔

"زينو! جڏهن بہ تون ايندين آهين تہ مون وٽ ان وقت پئسا ناهن هوندا" 67-پيج

عورت جي نفسيات تي ناول ۾ تمام جهجهو ڊسڪورس آهي. فڪري طور ناول سگهارو مشاهدو ۽ ڏانءُ رکندڙ آهي ان ڪري هن ڳوڙهيون پيچيدگيون کولي رکيون آهن. ڪٿي ڪٿي آءً ليکڪ سان فڪري طرح سان سخت اختلاف رکان ٿو. اهو عورت جي حوالي سان ڪيل ڳالهين بابت.

عورتن جي ڪوڙ هڻڻ، ڳاله وڌائي پيش ڪرڻ، ڳالهيون هتان جون هتي کڻي وڃڻ، عورت جي فطرت ۾ آهن ان کان انڪار نه ٿو ڪري سگهجي. ليکڪ ائين بيان ڪيو آهي جو ٽهڪ نڪريو وڃن.

ناول جو هر كردار بوڏ متاثر آهي. ناول جي هي سٽ جيءِ جهوري وجهي تي... جنهن غضب سان هي شامت آئي هئي. ان تي كوبه فكرمند نه هو ته هي سيلاب سياسي چال بازي هئي يا خدا جو قهر... "پيج -72

ناول نگار هيٺين طبقي جي سوچ ۽ سائيڪي کي به سمجھي ٿو ۽ انھن کي زميني حقيقت به ڏسي ٿو.

"هڪ ڏينهن مون دلاور خان کي چيو ته "دلاور خان توهان ديهه ماڻڪ جا رکولا ٿا سڏجو. ڳوٺ ۾ ڪو سڌارو نظر اچي ٿو. نه اسان کي حق وٺڻ جي جرئت آهي نه حق ڦٻائڻ جي طاقت... ماڻڪ پور ۾ ته مون کي ڪو زميندار به نه ٿو سجهي، ماين مڙسن سان سمهندي سمهندي رڳو ٻارن جا ولر پيدا ڪيا آهن!" پيج -73 (وڌيڪ ڏسوناول)

شهري ماڻهن بابت ليکڪ هيئن سوچي ٿو ۽ اها ئي حقيقت آهي; "ڏس نه پاڙي ۾ غريب بک تي مرندن ته اٽي جي لپ به ڪونه وٺي ڏيندس... ڪو دڪان تي چڙهي ويندين ته 30 رپين واري شي 60 رپين ٻڌائي سٺ

هزار كوڙ هڻندا. انسانن كي ڍو جون اوڳر ايون ڏياريون اٿن جو جاين تي پاڻي ۽ داڻي جون كنڊيون ركي پكين جي پاسداري ٿا كن.." پيڄ-77 ليكك ذات پرستي، انتهاپسندي، مذهب پرستي ۽ طبقاتي كشمش كي نندي ٿو. سجاڳي جي لاءِ ليكك جو هي جملو كيڏو نه تخيلقي محاور اتى چهونڊڙي آهي...

"اسان ٻلي جي ٻلونگڙن وانگر اکيون پٽي ڪونه سگھياسي." پيج-92 ليکڪ جي سوچ معاشرتي اک جيان عورت جي لاءِ گھڻي تلخ نظر اچي ٿي. يا مٿس پدر شاهي هي ڇاپ آهي. هو لکي ٿو..

"سڀ ڪوڙ. ڪوڙ. عورت جو من تيستائين مرد جو آ، جيستائين هوءَ هن وٽ موجود آ ۽ پوءِ... هو ڪنهن به طرح ڪنهن سان به ڪيئن به من بهلائي سگهي ٿي." صفحو۔106

"عورت خوبصورت دوكو آهي. دوكو عورت جي فطرت آهي يا مجبوري!؟"

"عورت جهنم جوترو هوندي آهي. جاويد جهنم ۾ پول سان سڙل جو احساس نہ تيندو تہ ڇا تيندو؟" پيج - 115

عورت جي لاءِ اهڙي قسم جا ريمارڪس رکڻ منهنجي خيال ۾ علي صفدر جهڙي نفيس ماڻهو کي نٿا جوڳائن. ۽ اها اسٽئريوٽائيپ سوچ آهي. باقي عورت بابت اها ليکڪ جي راءِ آهي خيال آهي. جيڪو دراصل حقيقت تي مبني نه آهي. جيڪڏهن فاطم جاويد کي دوکو ڏئي ٿي ته ان جو مطلب اهيو ته نه ٿيو ته عورت ذات دوکو ٿي وئي. پر اتي زينو جاسم لاءِ زهر کائي مري وڃي ٿي. اها به ته هڪ عورت آهي ۽ ان کان سواءِ وفا جو ٻيو ڪهڙو مثال ٿيندو. پوءِ اتي ناول نگار هيئن چوي ته مرد به دوکو آهي. توڙي

جو جاسم ڪانئر تا جو مظاهري ڪري زينوءَ کي اڪيلو ڪري مري وڃڻ لاءِ مجبور ڪري ڇڏي ٿو زينوءَ جي لاءِ. داويه نظر جي درستگي جي کوٽ آهي.

ناول ليكك بولي ذادي دلكش معياري ۽ بج استعمال كئي وئي آهي جنهن سان ناول جي اهميت اڃا بہ وڌي وئي آهي. علي صفدر جو محاورو گهڻو سگهارو آهي. جيئن صفحي 126 تي... "ها مائي! تنهنجو نوٽ بہ ٻڌو آ, جڏهن كليو كرائيہ تہ خبر پوندئى!"

ڇوڪرين، ڪر اڙين ۽ اڌڙوٽ زالن جا اهڙا مڪالما آهن. پڙهي داد ڏئي کان سواءِ رهي نہ ٿو سگهجي.

"عورت سارين جي مرائي وانگر آهي، اها هڪ جاءِ کان پٽي، ٻي جاءِ تي لڳائبي تہ ڪي ڏينهن ڪوماڻي تہ رهندي پر وري چهچ چهچ ٽڙي پوندي آهي." صفحو-137

هي تخليقي لوڪ ڏاهپ جي گفتن، اصطلاحن ۽ محاورن سان ڀري پئي آهي. جيڪي شيون پاٺڪ کي موهيو ڇڏين ٿيون.

علي صفدر عورتن جي نفسيات خاص ڪري ٻهراڙي جي عورتن وڏي گهرائي سان بيان ڪري ويو آهي. جيئن گلاغيبت واري عورت جي عادت, غلط ڳالهہ کي سهي ڪري هلائڻ, پنهنجي مڙسن جي ڪنهن به ڪرت مان معطمن نه هجڻ, عورت جو مائٽن جي رحم وڪرم تي رهڻ. ماڻهو هڪ جهنگل آ جا سڀ عنصر پلاٽ, ڪردار, ماحول ۽ منظر فني فريم ۾ ٺهڪائي وڌل آهن. ڏاڍا ڀرپور ۽ ڪامياب آهن. پر انت ۾ ليکڪ چڪي ويو آهي.

ناول جا هي ٽي واقعا جيڪي پڙهندڙ کي ڌوڏي وجهن ٿا...

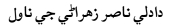
"جاويد پاڻ کي ٻن گولين جو نشانو بڻايو هو."

"زينو زهر كائي فوت تي چكي هئي."

"پر منهنجا..." يعني جاسم جا ٻئي جهان دهي پيا هئا.

ناول نگاري هڪ فن آهي جنهن کي پنهنجا الڳ قسم جا اصول آهن انهن سڀني اصولن جي پوئواري علي صفدر ڪري ٿو ۽ هڪ ڪامياب ناول لکي ويو آهي. جيڪا شي کوکي ٿي, اها هن ناول جو ڪلائيمڪس آهي. ناول جو فڪر اهڙو هجي جو دل و دماغ کي تازگي بخشي، جذبن کي اڀاريو ڇڏي. جيڪي ماڻهو ڪجه ڪري نہ سگهن، انهن ۾ ڪجه ڪرط جي چاهت پيدا ٿي. علي صفدر جو هي نقط نظر ناول جي صنف ۾ زندگي ۽ سماج کي پنهنجي سمجه آهر ڏنو آهي. نقط نظر ۾ پهرين پرک اها ٿيندي تہ هو پاط ڇا جي طرفداري ڪري ٿو. جاسم آهي تہ روشن خيال پر عملن زيرو آهي. ان سان جڙيل ساتي موت جي منهن ڏسن ٿا. اعليٰ ناول سماج ۾ ندري جو سبب بنجن ٿا پر هي ڪردار تہ مريو وڃن.

ناول معاشري تي گھڻو اثر وجھي ٿو سڌاري ۽ واڌاري جا گس گھڙي ٿو. علي صفدر ۽ اسان جي چاھيون ٿا تہ معاشري ۾ نت نيون اميدون ۽ خواب جنم وٺن تہ پوءِ ناولن ۾ هاڪاري پھلو کي وڌ ۾ وڌ هٿي ڏيون.



# دنيا دم درياءً جي الوچنا

سنڌي ٻوليءَ جي ناولي دنيا ڏينھون ڏينھن ناول

ٿي رهي آهي ۽ ناول لکجڻ شروع ٿيا آهن. 2017ع جو سال سنڌي ناول جي لاءِ سڀاڳو سال سنبري آيو آهي. جنهن ۾ ڏهاڪي کان مٿي ناول اچي چڪا آهن ۽ ٻيا به ايندا ۽ ناول جو شعبو خوب ترقي ڪندو اهو ناول نگارن جي سنجيدگي مان لڳي ٿو.

هن ئي سال ۾ دادلي ناصر زهراڻي جو ناول "دنيا دم درياءِ" آيو ته دوستن وٽان ٻڌم ۽ وري ان جي مهورت جو ميسيج به پهتم. پر ڪن مجبورين جي ڪري ان مهورتي پروگرام ۽ ناول نگار سان ملڻ جو مقعو نه ٿي سگهيو. پر ٻڌڻ ۾ وري به اهيو آيو ته پروگرام ۾ وڏا تعريفي داستان ٺاهي ٺاهي پيش ڪيا ويا مطلب ته متوازن قسم جون ڳالهيون نه ٿيون. رڳي اعليٰ ۽ عظيم جا ئي لقب صادر ٿيا.

ٻڌ سڌ تہ گھڻي ٿي پر ناول کي پڙهڻ جو ۽ ان تي ڪنهن جو تبصرو پڙهڻ جو به هڪڙو انتظار ٿي پيو. پوءِ ناول تہ مون هٿ ڪري ور تو ۽ پڙهي به ور تو. مون جيئن سمجھيو يا محسوس ڪيو، مو سوچيو شايد منهنجي ڪا ناسمجھي هجي، ان لاءِ ڪنهن هڪ اڌ اظهار راءِم اڀياس جو انتظار هو. دنيا دم درياءُ ضخيم قسم جو ناول آهي. لکڻ کي ايترو لکڻ تي جس هجي ۽ ان

سڄي ساري لڳ ڀڳ 300 صفحن واري ناول کي پڙهي مجموعي رايو جوڙڻ هڪ خفائتو ڪم پڻ آهي. سنڌي ٻوليءَ ۾ پڙهندڙن جو وڏو فقدان آهي ۽ اهو ڏينهون ڏينهن وڌي به رهيو آهي. ليکڪ خود پنهنجون لکڻيون به وڏي جبر ساڻ پڙهن ٿا هيءَ ته خشڪ صنف آهي. آءُ ناول تي پنهنجي مطالعي آڌار سوچيو ۽ ويچار ڪيو آهي.

ان وچ ۾ "نيئن آس" رسالي جو جون ۽ جولاءِ جو پرچو ورتم ان ۾ ڏنم ته دنيا دم درياءِ جو اڀياس ادل سولنگي جي نالي سان لڳل هو. پڙهي حيرت جي حد نه رهي. ڇو ته اهو اڀياس نه پر ناول جي بابن جا ٽڪرا ٽڪرا گڏ ڪري ڏنل هئا. جن بابت ادل جي ڪا به راءِ ڏنل نه هئي. وري شابس هجي ايڊيٽر مرتضيٰ لغاري کي جنهن ان اڀياس کي هلائي ڇڏيو آهي. جنهن ۾ اڀياس نالي ڪا شيءَ ناهي. جيئن اسان وٽ ٿيندو آهي ائين ئي ناول شروع ٿيڻ کان اڳ ۾ ناول نگار جي ويجهن دوستن جا ڊگها رايا آهن ناول بابت. انهن ۾ به سواءِ تعريف جي گلن جي ڪجهه ئي ناهي ۽ نه وري ڪو پورو تنقيدي تجزيو ڪيل آهي. مهاڳ به سندس جي ويجهي ساتي ڪهاڻيڪار ۽ شاعر محمد علي پٺاڻ لکيو آهي. انهن سڀني راين ۽ تجزين کان هٽي ڪري هتي آءُ پنهنجي راءِ ڏيڻ گهران ٿو ۽ هرهڪ کي پنهنجو نقط نظر ڪري هتي آءُ پنهنجي راءِ ڏيڻ گهران ٿو ۽ هرهڪ کي پنهنجو نقط نظر پيش ڪرڻ جو حق آهي.

هي ناول اٺن بابن تي مشتمل آهي. جيڪو پنهنجي جاءِ ڪافي ڊگهو آهي. ليکڪ انهن سڀني ڪردار، واقعن ۽ منظرن کي ڪيئن Conclude ڪيو آهي. اهو داد لهڻي ڇو تہ هو هڪ ڪامورو به آهي. سندس ادبي شروعات ڪهاڻي کان ڪيل آهي. اها معلومات هن ڪتاب ۾ موجود راين کان ملي.

ناول جي سر ورق کي ڏنو وڃي تہ ان تي سنڌ جو نقشو ڏنل آهي ۽ ان ۾ سنڌ ٻري رهي آهي ۽ شاهه جي سٽ جيڪو هن ناول جو نالو به آهي. اهو ان جي ٿيم سان ٺهڪي نه ٿو اچي، دنيا دم درياءُ جو مفهوم ۽ پس منظر هڪ الڳ معاملو آهي. ٿي سگهي ٿو ليکڪ دنيا کي سنڌ سان تشبيمه ڏئي ڪم آندو هجي ۽ سنڌ ۾ جيڪي حرام خور ڪامورا آهن انهن منجهان ڪي تارو ايماندار واري سوچ سان لکيو هجي، باقي هڪ سمجهو پائڪ ته هن کي چٽو نه سمجهي سگهندو.

مون کي ناول گهٽ داستان وڌيڪ ليو آهي. ڇو ته ناول جا پنهنجا جديد لوازمات آهن. اهي هن ناول ۾ جهيڻا آهن. داستان ۾ حواس جي اعتبار جوڳا واقعا نه هوندا آهن. ان ڪري دلچسپي ۽ تجسس داستان جا اهم جز هوندا آهن. هن ناول ۾ به ڪهاڻي جو انداز ۽ ٽريٽمنٽ داستان واري آهي ۽ ناول نگار تجسس ۽ دلچسپي جي جزن کي هٿي ڏيندي قصا ۽ لوڪ ڪهاڻيون هروڀرون هن ناول ٽنبيون آهن. هڪ اڌ لوڪ قصو ته ليکڪ پنهنجي کاتي ۾ لکي ڏئي ڇڏيو آهي. جنهن جو ذڪر اڳتي هلي ڪبو.

Superstitions هن ناول جو وڏو حصو آهن ۽ ڀري ڀري هن ۾ اهي ڏنيون ويون آهن. ناول جديد دنيا جي صنف آهي ۽ جتي جديديت پڄاڻان جو دور هلي رهيو هجي. اسين Age of Theories ۾ رهندا هجون اتي Superstitions اهي به ناول ۾ ڏيڻ هڪ بنه ناسمجمي وارو عمل آهي. خود ليکڪ هڪ جديد دنيا ۽ اربن زندگي گهاريندڙ ماڻهو آهي ۽ ان جو لکڻ جو اسلوب وري هڪ داستان گو وارو آهي.

باب پهريون مين ته اڪ خيال آن...

ناول جو پھريون باب گلڻ عرف گلو پٽيوالي جي ساروڻين يا سوچن سان

شروع ٿئي ٿو ۽ سڄو ناول گلو پٽيوالي جون يادگيريون آهن. جيڪي هو ڪينسر جهڙي موذي مرض ۾ مبتلا هوندي بيماريءَ جي بستري تي ساري ٿو. گلوءَ جي ڪردار کان پوءِ ترت ئي هن ناول جو ٻيو ڪردار مهران نڪري سامھون اچى تى.

باب ۾ اڄ گھڙيا باد شاھ ۽ وزير ڪاٺيرن جا قصا ٽنبي باب جو پيٽ ڀريو ويو آهي. ليکڪ 38 پيج تي لکي ٿون "اونداهي اهڙي جو هٿ نہ ڏسي هٿ كى." "مڇر منهنجا هڏ گڏ ڪٽي کائي ويئي." پيج ـ 93

جون ۾ رات ايتري بہ گرمي نہ هوندي آهي جيتري ليکڪ پيش ڪرر ج جي ڪوشش ڪئي آهي ۽ اونهاري ۾ رات ايتري گھيري اونداهي نہ هوندي آهي جيئن ليکڪ لکي ٿو. مڇرن جي ڳالهہ تہ عجيب آهي. هن باب ۾ ڪجھ مشاهداتي چڪن سان مهران جو ڪردار ليکڪ آندو آهي جيكو سمجهم ۾ نه ٿو اچي ته ان جو خاص مقصد يا منتق كهڙو آهي!

باب بيون ـ مين ته اك خيال آن...

ناول جو مرڪزي ڪردار گلو رات جي پھرن ۾ پنھنجي ساورڻين ذريعي هڪ ٻئي ڪردار جي ڪهاڻي قصو کڻي ٿو جنهن ۾ ليکڪ هڪ داستان گو وانگر لکي ٿو. سخاوت علي ناول جو ٽيون ڪر دار آهي. جيڪو گلو جو نڍپڻ جو دوست ـ هم ڪلاسي آهي. هن ناول ۾ ليکڪ اهم ڪر دارن سان گڏ فضول جا ننڍا ننڍا ڪردار بہ کنيا آهن. جن جو ڪو بہ خاص ڪم ناول ۾ نہ آهي. جيڪڏهن ويهي هڪ هڪ ڪردار جي اوک ڊوک ڪجي ته هوند هي الوچنا كتاب جو روپ اختيار كري وڃي. غريب جي ڌيءَ جي عرزت ماءُ پيءُ جي پريشاني جو فڪر ليکڪ جيئن هتي بيان ڪيو آهي. بجاء ائين به ڪونهي ۽ غير حقيقي ۽ غيرمهذب انداز ۾ ڏنو آهي. هن باب ۾

ليكك هك اذ پيراگراف ورجايا آهن. جنهن سان پڙهندڙ بوريت جو شڪار ٿي پوي ٿو.

سخاوت علي جو ڪردار جيڪو ليکڪ چٽيو آهي. اهو سٺو آهي. پر ان جو خودڪشي ڪرڻ آدر شي هوندي به اهو انهن جي آدر شن جي نفي آهي ۽ ليکڪ ڏيکاريو آهي ته هو ڇهين درجي ۾ ٽالسٽاءِ ۽ لينن جا ڪتاب پڙهي ٿو. اهو ته وڏو ڪارنامو ٿي ويو. خير هتي ليکڪ امر جليل واري ڪار ڪري ويو آهي ڪردار کان ان جي ائپروچ کان مٿي ڏيکاري ويو آهي. هن باب ۾ هن کوڙ سارا منظر مڪمل فلمي ۽ Fictitious آهن. هن ئي باب ۾ هن پر ائمري استاد جو ڪردار جانب ته انتهائي غير حقيقي سمجه ۾ نه ايندڙ غير افسانوي ادب جو ڪردار لڳي ٿو. ان کان اهڙا ڪم ڪرايا ويا آهن جيڪي هڪ استاد ته نه ٿو ڪري سگهي گهٽ ۾ گهٽ. هي سڄوباب فضول جيڪي هڪ استاد ته نه ٿو ڪري سگهي گهٽ ۾ گهٽ. هي سڄوباب فضول جي انگر آهي. ليکڪ 86 صفحي تي سمجه ۾ ڳاله نه ٿي اچي ته ڪهڙو نقطو نروار ڪرڻ گهر ٿو ۽ حقيقي طور ڪو به ڪردار ايترو پرفيڪٽ نه ٿو ٿي سگهي. هن ۾ ليکڪ ڊرامائي منظرن ۽ عجيب ڳالهين جي حد ڪري ڇڏي آهي.

# باب ٽيون ـ موران تيڏي اي...

ناول جي هن باب ۾ ليکڪ حوالن جا ڌوڙيا لائي ڏنا آهن. ناول جو هرهڪ باب هڪ الڳ مڪمل جدا ناول جي ڪهاڻي ۽ سوچ رکندڙ آهي. گلو پٽيوالو رات جي پهر ۾ وري هڪ ٻئي قصي کي کڻي ٿو جنهن جو مرڪزي ڪردار صوفن آهي ۽ ان سان هڪ جڙيل ٻيا ڪردار چاچي زيبل, موران, علي جانل ۽ ٻيابہ آهن. عجب حيرت جي ۾ وجهندڙ هن باب ۾ ليکڪ ڪا ڪم جي ڳالهہ ڪو اهم نقطو نہ ٿو ظاهر ڪري پر اهي ئي ڳالهيون جن

۾ سواءِ بوريت جي ڪجهہ ئي ناهي. ناول ان کان وڌ ئي گهر ٿو. اهڙي قسم جون دقيانوسي ۽ پراڻيون گهڙاوتي ڳالهيون اڳ ۾ لاتعداد ڪهاڻين ۾ اچي چڪيون آهن. جنهن کي ليکڪ هڪ ڪردار کان پنهنجي پيءُ کي گڏيون ڏياري ٿو تہ جيئن سندس شادي ٿئي!

صوفن جيڪو هڪ معصوم کي ٻوڙي ماري قتل ڪري ٿو حوس جي آڙ ۾، ان کي وڏو پهتل بزرگ سمجهيو وڃي ٿو ۽ ٽبي هڻي اهو وڃي مديني نڪري ٿو. ليکڪ اهڙيون ڳالهيون لکي پڙهندڙن تي وڏو جبر ڪيو آهي. جنهن سان پڙهندڙ ڪو لاڀ نہ ٿو ماڻي التو بيزار ٿي پوي ٿو. باب جو بس هڪ ئي جملو آهي جيڪو ڪنهن بہ حساس دل کي روئاري سگهي ٿو.

"صوفن ميڏا ڀرا، ميڪون نہ مار، مين موران نه پرڻيسان، موران تون پرڻين، موران تيڏي اي.. آپيج۔ 113

ناول جو Taste پڙهندڙن تي ڪو گهرو اثر نہ ٿو وجهي، ڪالرج چيو آهي تہ: "ذوق صرف مسرت ۽ غم جي احساس جو نالو ناهي پر اهو معروضي شين جي عقلي ادراڪ جو بہ حامل هوندو آهي." ۽ اها ئي هن ناول جي وڏي ۾ وڏي کوٽ آهي. جنهن کي ناول نگار ذهن ۾ نہ رکيو آهي.

# باب چوٿون۔ تون راڻورب آن...

هن باب ۾ پٽيوالو گلو هڪ نيئن ڪردار سان سامهون اچي ٿو. خير بخش خير اط! هن باب جو قصو ڪجه ٻيو آهي. خير بخش خير اط- انسان گهٽ Superman مافوق الفطرت لڳي ٿو. هڪ ئي وقت ان ڳڻين خوبين جو ڪمن جو ماهر آهي. هن باب ۾ ليکڪ ۾ سنڌ جي امر ڪردار وتائي فقير جو هڪ مشهور قصو ڍڳي ۽ گڏه واري ڳاله پنهنجي ڪري لکي ويو آهي. ان ۾ وتايو نه پر ڪردار مٽائي ڏنو اٿس. سنڌي ليکڪن جي ٻئي خامي يا

بيماري چئجي، هوندي آهي ته جنهن خول، مكتب فكر، مسلك جا هوندا، ان جي جهلك يا پرچار يا ورجاء ضرور كندا آهن. جيئن هن ناول ۾ ليكك بار بار حضرت علي جا قول ڏئي ٿو. ان مان هر كنهن كي اندازو تي ويندو ته صاحب كهڙي مسلك سان تعلق ركي ٿو.

ليک هر هر شاهه لطيف جي شعرن کي مر شد مر شد ڪري حوالي طور ڏئي ٿو. اڄ جي سائنسي دؤر ۾ شاهه لطيف کي مر شد چئي ليک ڪهڙي سجاڳي جو ثبوت ڏئي ٿو. شاهه لطيف باڪمال شاعر آهي. سنڌين کي هاڻي ان پيري مريدي واري وبا مان ٻاهر نڪرط گهرجي. هر باب جو انت ان باب جي مک ڪر دار جي موت سان ٿئي ٿو. خبر ناهي ليک ڪهڙي مثبت سوچ ان ذريعي اسان تائين په چائڻ چاهي ٿو. ناول جو مک ڪر دار گلو پٽيوالو هر ڳالهه ڪرڻ کان اڳ ۾ ان ڪر دار جو Values پڙهندڙن جي هٿ ۾ ڏئي ڇڏي ٿو. ناول جا قدر Values جيڪي ليک ڪردارن کي ڏئي ٿو اهي ڇسا ۽ ڪمزور آهن.

# باب پنجون امير بخش كاريهر...

"عجب دنيا آهي سنڌ سيڪريٽريٽ. پٽيوالي کان وٺي، سيڪريٽري تائين، خواهش سڀني جا کيسا ڀرڻ آهي. سيڪريٽريٽ ۾ ڪروڙ پتي، ڪک پتين جي روپ ۾ ايندا آهن."

هي آهي اهو اهم نقطو جنهن کي ناول نگار جنهن تحت هي ناول خلقيو آهي. سنڌ سيڪريٽريٽ ۾ ٿيندڙ ڪرپشن کي وائکو ڪرڻ ئي ليکڪ جو Motive آهي ته پٺيان ايڏا سار ا اجايا چار باب جن جو ان سان ڪو لاڳاپو ئي ناهي. پوءِ ڇو ناول کي ايترو لفاظيت سان طويل ڪرڻ جي ليکڪ ڪوشش ڪئي آهي جنهن ۾ هو مڪمل ناڪام ويو آهي. 155 صفحي

تائين ۽ ان جي پٺين مواد سان ان جي اڳيئنText جو ڪو تعلق ناهي.

ليکڪ پنهنجي تخليقي حس ڪٿي بہ استعمال نہ ٿو ڪري ۽ ناول ۾ تخليقيت جو فقدان آهي. ليكك تخليقي قوت كان بنه خالي آهي. هن باب ۾ ليکڪ قصو ڪوٽ ڪري ٿو. امير بخش جي ماءُ چاهي ٿي تہ هن جو پٽ نہ پڙهي، منهنجي خيال ۾ دنيا جي ڪهڙي بہ ماءُ هجي ڪهڙي بہ خطي سان تعلق رکندڙ هجي ڀلي اها مڪمل ڄٽي هجي اها ائين تہ نہ چاهيندي ته هن جو پٽ نه پڙهي، اهو لقاءُ بنهه غير حقيقي آهي.

184 صفحي تي لکيڪ وري هڪ باد شاهہ جو قصو ڏئي ٿو. جهڙوڪ هي ناول نه هجي پر باد شاهن جي قصن جو داستان. ليکڪ جو هي ڪردار امير بخش به ڪنهن ڪم جو ناهي. جهڙي قسم جي ليکڪ ڪر دارن جي اڻت ڪري انهن جي نڀاءُ ۾ هو ناڪام ويو آهي. امير بخش جڏهن ڪسمپرسيءَ واري حالت ۾ هجي ٿو تہ زهرا کيس سهارو ڏئي ٿي گهر ڏي، عزت ڏيس ٿي، بي انتها پيار كريس تي پر امير بخش كنهن فلمي ولين جيان كميشن پاس ڪرڻ کان پوءِ هن کي هيئن چئي ٿو..

"ها زهرا، توكي غلط فهمي آهي!" امير بخش ڳالهايو. "تون پال ڏس مون ڏانهن به ڏس. مون کان چار سال وڏي آهين. لڳي ائين ٿو ته تون ته منهنجي ماءُ برابر آهين. توسان شادي ڪري مون کي پاڻ تي جڳ ته نه کلائڻو آهي. پيج-188

# باب ڇهون۔ رحمان على تنڊرخ..

ناول جو مک ڪردار گلو پٽيوالو جيڪو مرڻ ڪنڌي تي آهي. مرڻ وقت ان کی پنھنجا عزیز قریب یاد پورل گھرجن. پرین پیارا محبوب یا ماء پيءُ سارڻ گھرجن. پر هن کي موت جي بستري تي ڪرپٽ ڪامورا ئي ياد پون ٿا ۽ هو ائين چوي ٿو; "يادون ئي ٿوري ديرلاءِ سهي منهنجي درد جي

دوا دارون آهن." هي ڪهڙيون يادون آهن جن کي ياد ڪري هو دارون حاصل ڪري ٿو. ڪرپٽ ڪامورن جو عياشيون هن  $\mathbb{E}_{\mathbf{q}}$  دارون آهن. اهو تہ غير منتقى آهى يار!

گلو هن باب ۾ هڪ ٻئي ڪاموري رحمان علي ٽنڊڻ جي رام ڪهاڻي ٻڌائڻ لڳي ٿو. مون هڪ آفريقي ناول "آمنه" پڙهيو هو. جيڪو هڪ نائيجيرين ناول نگار محمد ڪبير عمر جو لکيل هو. ان ناول ۾ ليکڪ پنهنجي ملڪ ۾ افسر شاهي کان ويندي هيٺين سطح تائين جيڪا ڪرپشن ٿئي ٿي ان جا ذميوار ۽ محرڪ ڪهڙا آهن؟ اها ڪهڙن سببن ٿئي ٿي. ان کي ليکڪ وڏي فنڪارانہ ۽ تخليقي اسلوب ۾ بيان ڪيو آهي. پر هي سنڌي معاشري تي محيط ناول ايڏو تخليقي ۽ جديد تقاضائن ۽ تڪينڪل گهرجن کي پورو نہ ٿو ڪري. مثال طور; سنڌ سيڪريٽريٽ ۾ تيندڙ ايڏين وڏين گهوٻين کي ڇڏي ليکڪ انتهائي معمولي ڳالهيون ظاهر ڪيون آهن.

جيئن... "صوبيدار خان توهان هڪڙو ڪم ڪيو، توهان جيڪي اندر بات روم ۾ چپلز رکرايون آهن. ڏاڍيون ڀليون آهن. هيئن ڪيو، جو اهڙيون ٽي چپليون وٺي منهنجي گهر موڪليو." سيڪشن آفيسر صوبيدار خان حڪم جي تعميل جي لاءِ ٻاهر نڪتو. ايمانداريءَ دري مان ٽيو ڏنو، سنڌ ڏکويل اداس ۽ لٽيل سنڌ! هڪ سڏڪو ڀريو." پيج-200

سنڌ جي سالياني بجيٽ 12 هزار ارب آهي. جيڪا اسٽيبلشمينٽ ٽي هزار ارب ظاهر ڪندي آهي. اها سنڌ جنهن جي بجيٽ 4 هزار ارب هجي ۽ سيڪريٽري ليول جو ماڻهور ڳوٽي چپلون جي ڪرپشن ڪري ٿو ته ڏاڍو ڀلو پر ناول نگار پاڻ ڪميشن پاس آفيسر هوندي به سهي معنيٰ ۾ انگ اکر،

ڪرپشن ۽ مانگر مڇن کي نمايان نہ ڪري سگهيو آهي يا لڪائي ويو آهي. اهي عياشيون ۽ عورت بازي ته اڳ ۾ الائي ڪيترين ڪهاڻين ۽ ڪتابن ۾ اچي چڪي آهي. کيس ناول جهڙي حسين ۽ وسيع ڪينواس هجڻ جي باوجود هو صرف غير ضروري پٽاڙ ۾ پئجي ويو ۽ اهم انڪشاف کائنس هٿان نڪري ويا آهن. ادب ڪنهن خاص معاشري تائين محدود نه هوندو آهي پر اهو ته انساني نسل ۽ انساني فطرت جي لاءِ هوندو آهي. نائيجيرين ناول نگار جو ناول پڙهي اسان کي نائيجريا جا مسئلا يا سامراجي قوتن جو استحصال اسان جو پنهنجو محسوس ٿئي ٿو. ڇا "دنيا دم درياءً" کي ان پيرائي ۾ ترجمو ڪري ٻين ٻولين ۽ معاشرن تائين پهچائي سگهجي ٿو بلڪل به نه!

نوبل انعام يافته ناول نگار گبرئيل گارشيا ماركيز چيو آهي ته "جيكڏهن توهان كوسياسي نقطوبيان كرځ چاهيو تا ته سٺوكتاب لكو." هن كتاب جو ليكك اهو سٺو كتاب لكڻ ۾ گسي ويو آهي. رتنا باگڙياڻي سان سيكريٽري جو ريپ كرڻ ۽ انترٽينمينٽ هائوس جون فضوليات, كامورن جون جيكي افسانوي ادب كان علاوه صحافتي ادب ۾ منظر عام تي اچي چكيون آهن. كراچيء جي اندر سنڌ جي انتظامي معاملن جا فيصلا كندڙ ادارو۔ سنڌ سيكريٽريٽ جي بابت ليكك هك شاندار ناول قيصلا گئي سگهيو پئي پر اهو سندس وس جي ڳاله نه تي لڳي.

# باب ستون موفي صاحب...

گلو پٽيوالو جيڪو هڪ گهٽ پڙهيل ماڻهو آهي. اهو هن باب "چوي ٿو ته جيڪڏهن هو پنهنجي يادن کي قلمبند ڪري ها ته چڱو خاصو ناول لکجي وڃي ها. هنڪڏهن ناول پڙهيو ناهي پر کيس ناول جي خبر آهي اهو

ته ابتڙ ڪم ٿيو. خير. اچو ٿا هن باب جي ڪر دار تي جنهن جي ڪهاڻي به ساڳيو گلو پتيوالو ٻڌائي ٿو.

دلاور حسين جيڪو پاڻ کان گهٽ ليول جي ڪاموري نعيما کي چاهي ٿو هڪ ته هن سان اظهار محبت نه ٿو ڪري سگهي وري ڪري ٿو ته هوء کيس اسٽيٽس جو طعنو ۽ والدين جو چيو مڃي ٿي ۽ هن کي پيار ڪندي به هن کي ڇڏي ڏئي ٿي. هڪ ڪامورو ۽ ڪاموري به شادي ڪرڻ لاءِ ايڏو پريشان هجن ٿا بنه غير منتقي آهي، اهي اربن لائيف گذاريندڙ. شهري زندگي گذاريندڙ ڇوڪري ۽ مٿان آفيسرياڻي ته گهٽ ۾ گهٽ پيار پرڻو ڪري سگهي ٿي. ناول جو پٺ ورق لکندڙ علي بخش پٺاڻ چوي ٿو ته "هن ناول جا ڪر دار حقيقي ڪر دار آهن."

مون کي تہ هن ناول جا ڪردار خبر ناهي ڪهڙي دبستان جا ڪردار لڳن ٿا. (دبستان معنيٰ عقيدي۔ نظريي يا خيال جا ماڻهو) هن ناول جا سمورا ڪردار Hypocritical منفر ڪردار لڳن ٿا. ناول نگار خبر ناهي ڪهڙي Vision تحت هي ناول لکيو آهي. هر تخليق ڪار جو حيات و فن جي باري ۾ ڪونه ڪو نقط نظر هوندو آهي ۽ اهو ئي هن جو نقط نظر ٿيندو آهي پر هن ناول جو Vision چٽو ناهي.

ناول زندگي جي حقيقي منظرن کي بي اختيار ۽ بي لاگ پر تخليقي انداز ۾ بيان ڪري ڇڏڻ آهي. پر هتي هن ناول ۾ ته ماجرا ئي ٻئي آهي. ناول زندگي بابت هاڪاري ۽ اميد ڀرين احساسن جي رست گامزن ڪندو آهي! آهي نه ڪي مايوسين جي ڪن ۾ اڇلي ڇڏيندو آهي!

ليکڪ جي ناول ۾ موجود ٻوليءَ جا ڪجھہ جملا ڏسو...

"هڪ ڏينهن الله جي ڪرڻ ائين ٿي تہ...."

"هائو ٻيلي ڇا ڏسي ته..."

"دانهن ڪرڻ سان ساهہ تو ڏٺو نہ مون ڏٺو."

ناول جديد ادب جي صنف آهي ۽ ليکڪ هن ناول ۾ ٻوليءَ ۾ انتهائي ڄٽڪي ٻولي استعمال ڪئي آهي. جديد انداز ۽ اسلوب نه اپنايو آهي نه ان ۾ تخليقي سگهه شامل آهي. تشبيهون ۽ استعارا به ناول جي سونهن هوندا آهن. پر ليکڪ اهي به گهٽ پر شعر ۽ قول ڀري ڀري ڏنا آهن. دنيا جا جيڪي شاهڪار ناول آهن کڻي ڏسي انهن ۾ شعر ۽ قول گهٽ هوندا آهن. اسان وٽ سنڌي ۾ اهي شعر ۽ قول لکيا وڃن ٿا. پر خود سنڌي ادب جي ڪامياب ۽ شاندار ناولن جا نالا کڻو ته "موهن جو دڙو" همه اوست" پڙاڏو سوئي سڏ" ٻين ناولن ۾ شعر نه آهن. نج تخليقي ٻولي سان ڀريل آهن.

ناول جي پڄاڻي به ڪو خاطر خواهه وڻندڙ احساس نه ٿي ڇڏي نه ئي ان ۾ ڪا نواط آهي. پر رهندو مايوس ڪن آهي. منظر نگاري ناول جو اهم ترين عنصر آهي محترم ليکڪ جي ناول ۾ منظر نگاري جي به وڏي کوٽي آهي. پلاٽ، ٿيم، ڪردار نگاري، منظر ڪشي ۽ ڪلائميڪس جيڪي هڪ جديد ناول جا اهم جز آهن. مجموعي طرح ڏٺو وڃي ته اهي هن ناول ۾ پورا نه آهن ۽ هي ناول ڪنهن به طرح هڪ ڪامياب ناول نه ٿو چئي سگهجي.

رياستى ڏاڍ جي سورن جو داستان

# پنھون ناول بابت كجھم خيال

ڪنهن به ناول ۾ ليکڪ ڪهڙي نہ ڪهڙي طريقي سان شامل هوندو آهي. ڪي ناول نگار ظاهر ظهور عيان ٿي بيهندا آهن. ڪي فن کان ڪم وٺندا آهن ۽ پاٺڪ کي وٺ نه ڏيندا آهن. جيڪي ناول نگار حياتيءَ جو ڳوڙهو اڀياس ڪندا آهن. اهي نتيجا اخذ ڪندا آهن ۽ اهي نتيجا سڌو سنئون پڙهندڙن تي اثر ڪندا آهن. پنهون ناول جا نتيجا اسان کي متاثر ڪن ٿا. منظور ٿهيم پنهنجو همه گير مشاهدو، فڪر ۽ تجربو هن ناول ۾ شامل ڪيو آهي. منظور کاٻي ڌر سان تعلق رکندڙ ۽ مختلف نظرين خاص ڪري مارڪسي نظريي جو گهرو مطالعو رکي ٿو.

دنيائي ادب ۾ ناول انيڪ سارين Techniques ۾ لکجي پيو. سنڌي ادب ۾ کڻي ٽيڪنيڪل تجربا گهٽ ٿين ٿا. پر موضوعاتي طرز تي هن وقت سنڌي ۾ گهڻائي تجربا ٿي رهيا آهن. "پنهون" انهن منجهان هڪ آهي. "پنهون" ناول جو موضوع ۽ مرڪزي خيال مسنگ پرسنز تي آهي. جيڪو منهنجي خيال ۾ سنڌيءَ ۾ ان موضوع تي ٻيو ناول آهي. ان کان اڳ ايوب کوسو مسنگ پرسنز تي سنڌي ۾ "وڃايل وارث" نالي سان ناول لکي چڪو آهي. سنڌي ٻوليءَ ۾ ويجهي ماضي ۾ ان موضوع تي افسانوي ادب ۾ لکيو پيو وڃي جيڪو بهتر عمل آهي. ان کان اڳ ۾ مون مسنگ پرسنز تي نامياري محقق ۽ ڪهاڻيڪاره ميڊم تهمينه مفتي جي ڪهاڻي "ڪٿا اپ ڪٿا" پڙهي هئي. پنهون ناول جيڪو بلوچستان جي تاريخ آهي. جنهن ۾

اتان جي مسنگ پرسنز جو ڏک جو داستان آهي. هن ۾ سنڌ جي مسنگ پرسنز جو ذڪر گهٽ ڪيو ويو آهي. بلوچستان جي هزاره برادري ۽ ٻين بلوچن جي جبري گمشدگين جو، رياستي ڏاڍ ۽ ظلم جو ڪارو چٺو آهي. "پنھون" ناول تي ويچار ڌارا ڪرڻ کان اڳ ۾ مون ٻين ٻولين ۾ ان موضوع تي مسنگ پرسنز تي لکيل ناولن جي جانچ ڪرڻ چاهي گوگل ڪيم تہ هزارين ناول اڳيان اچي ويا. ڳالهہ سمجهہ ۾ نہ آيم پر انهن جي

عنوانن مان چند ناولن جا Preface ڏسط مان نہ ٿي لڳو تہ سنڌ ۾ جيئن جبري گمشدگيون ٿين ٿيون، ائين دنيا ۾ ڪٿي ٿيندو هجي ۽ وري ان تي ناول به لکيو ويو هجي. مون ناقص العقل کي ڪهڙي خبر متان به لکيو ويو هجي. اردو ۾ به اهڙو ڪو خاص ان موضوع تي ناول نه آهي. ناول گرو سان له وچڙ ۾ آيس. انهن به ائين ئي فرمايو ته ٻين ٻولين ۾ مسنگ پرسنز باءِ رياستي ادار تي كو ناول افسانوي ادب موجود نه آهي.

دنیا جی هر تخلیقی ذهن جیان منظور تهیم پنهنجی حساسیت هیئن تو اظهاري,

"منهنجي روح کي جيڪا ڳاله وڌيڪ محسوس ٿي آهي اها آهي رياست جو ماڻهن سان ظالمانو رويو پوءِ اهو رويو سنڌ جي نوجوان سان يا بلوچستان جي نوجوان سان روا رکي، مون لاءِ اتنهائي تڪليفده رهيو آهي." ليکڪ پنهنجي پاران ۾ پاڻ کي مزاحمتي قرار ڏيندي پنهنجي پهرين ناول "گذري وئي برسات" كي به ان طرز جو دكليئر كيو آهي. ان ناول كان هتي كري اسان پنهون تى ڳالهائينداسين. پنهون ناول بلوچستان جي قومي ۽ مزاحمتي تحريڪ تي آڌاريل مزاحمتي ناول آهي. "پنهون" سورن جو سڌو سنئون اظهار آهي.

ناول جي بنيادي عنصرن ڪهاڻي. پلاٽ، ڪردار نگاري منظرنگاري ۽ مرڪزي خيال هن ناول جا سڀ سهي جوڙيل آهن.

پر هن ناول جي دلچسپ ڳاله مڪالما نگاري, موضوع ۽ جذبات نگاري آهن ۽ اسان ٻين عنصرن تي گهٽ ۽ تفصيلي موضوع ۽ جذبات نگاري تي ود گالهائىنداسى.

سنڌي ادب ۾ ناول موضوعاتي اعتبار کان ٿورا ئي لکيا ويا آهن پر انهن جو معيار بلند آهي. سنڌي ٻوليءَ جي پهرين ناول "راسيلاس" کي ئي وٺو. جيڪو ڊاڪٽر جانسن انگريزيءَ ۾ لکيو. ساڌو نولراءِ ۽ منشي اڌارام ٿانورداس گڏجي سنڌيءَ ۾ اعليٰ ۽ سولو ترجمو ڪيو آهي ڄڻ لکيل ئي سنڌي ۾ هو. ناول جو موضوع ڏاڍو حيرت انگيز آهي 1870ع ۾ به اهڙا الڳ قسم جا موضوع هئا. ناول جو موضوع تلاش ۽ کوجنا آهي. حبش جي شهزادي راسيلاس ۽ سندس ڀيڻ نيڪايا ۽عملاڪ نالي سائنسدان جي صحبت ۾ اچي ٿي. محل ۽ شاهي زندگيءَ مان بيزار ٿي, مائٽن کي سڌ ڏيڻ بنا لڪي دنيا جو سفر ڪرن ٿا ۽ شاندار تجربا حاصل ٿا. هن ناول ۾ سائنس جي ايجاد جي وسيلي هوائن ۾ اڏڻ جي اڳ ڪتي پڻ ڪيل آهي.

سنڌيءَ جو پهريون اصلوڪو ناول مرزا قليچ بيگ جو آهي. جنهن ۾ مابعدالطبيات ڳالهيون ڪيل آهن. سنڌي ناولي تاريخ تي نظر ڊوڙائبي تہ سي جا سي ناول انيڪ سارن موضوعن تي آهن. دور جديد ويجهر ۾ رومانوي ناولن جو انگ ڪجھ سرس آهي. "پنھون" ان موضوعاتي ورائتي جو تسلسل آهي.

"پنمون" منظور تهيم جي ساڃاهه جو سهطو ثبوت آهي. جنهن ۾ هن نه صرف پنهنجي جذبات پر پوري بلوچ ۽ سنڌي نوجوان نسل جي

نمائيندگي ڪندي مسنگ پرسنز جو ڪيس مضبوط نموني پيش ڪيو آهي ۽ جدوجهد جو گس به ڏنو آهي. انسانيت جو آجپو ۽ خوشحالي هر تخليقڪار جو خواب رهيو آهي. جيئن عزيز گوپانگ لکي ٿون "منظور به اهڙي سرفروشي ۽ ديواني قبيلي جو فرد آهي. جنهن جي اکين ۾ انسانيت جي آجپي ۽ مظلوم طبقن جي ابدي نجات وارا گلاب جهڙا خواب ٽڙن ٿا." پنهون" ناول جتي کنڀي گم ڪيل انهن جوانن تي جبر جو داستان آهي اتي ڪٿي ليکڪ ايڏو ته تيز ۽ تکو ٿي وڃي ٿو جو هو ڪنهن کان به نہ ٿو ڊجي ۽ بي باڪ ۽ بهادري سان سڀ ڪجه چئي وڃي ٿو. جيڪو هن کي چوڻو آهي. آءُ منظور ٿهيم کي ههڙو ناول لکڻ تي سندس جرئت ۽ همت کي سلام پيش ڪريان ٿو.

هندي ٻوليءَ جي وڏي ساهتڪار اگيم چيو آهي; "ڪنهن ناول ۾ ڪوڙ لکڻ ايترو ئي ڏکيو آهي جيترو آتم ڪٿا ۾ سچ لکڻ." "پنهون"ناول ۾ ڪوڙو سچ بيان ڪيو ويو آهي ته ملڪ جون ايجنسيون ملڪ جي معمارن سان ڪهڙو حشر ڪن ٿيون. منظور ٿهيم ڪنهن ٺاهه کان ڪم نه ورتو آهي.

انساني ذهن تي وقتن بوقتن جدا جدا جذبا اهي شعوري هجن يا لاشعوري حاوي تيندا رهن تا. انهن ۾ ڏک به تين تا ته خوشيون به اهي ڪام ۽ وحشيت کي به ظاهر ڪن تا. انساني فطرت هر قسم جي جذبن سان سرشار آهي. ناول جنهن منجه حياتيءَ جي تصوير ڪڍجي تي. جذبات نگاريءَ ناول ۾ وڏي اهميت رکي تي. "پنهون" ناول جنهن ۾ پنهون کان ويندي توڪليءَ، جام درڪ جا جذبا هڪ الڳ احساس پيدا ڪن تا. هڪ ڀيڻ جا جذبا به هن ناول ۾ عيان ڪيا ويا آهن.

ڪامياب ناول نويس جذبن جي اڻت ۽ تصوير ڪشي اهڙي طرح ڪري

جو اهي پڙهندڙ تي طاري ٿي وڃن. "پنهون" ۾ جذبن جي عڪاسي اهڙي پر اثر نہ آهي. توڙي جو پنهنجن جو گم ٿيڻ هڪ وڏو الميو آهي. پر عزيز جي گمشدگين تي انهن مائٽ پريشان تہ آهن پر ناول نگار انهن جي جذبن کي سهي چٽي نہ سگهيو آهي. انهن ۾ شدت نہ آهي ۽ مضمون واري انداز ۾ ڳالهہ مٿان هلي وڃي ٿي.

عبدالقيوم صائب مطابق; "بهترين ناول نگار به اهوئي ليكبو جيكو جذبن كي مناسب طريقي سان ادا كرم جي قابليت ركندو هجي."

ڪردارن جا مڪالما ڪو خاص تاثر نہ ٿا پيدا ڪن ۽ مڪالما اڪثر ڊگها آهن. ڪٿي ڪٿي تہ پڙهندي تنگي جو احساس بہ ٿئي ٿو.

"پنهون" جو انداز اسلوب گهڻومزاحمتي آهي. پنهون ناول جو مک کردار آهي جيڪو جبري طور کنڀي گم ڪيو وڃي ٿو ۽ ان جا دوست مزاحمت ڪن ٿا. جيئن ڪو هڪ ڪردار چوي ٿو...

"جتي رياست اندر رياست هجي، اتي پال مختلف انداز سان سوچڻ جي ضرورت آهي.

اهڙي رياست مظلوم قومن خلاف وحشاڻا طريقا استعمال ڪيا ويندا آهن، پوري هڪ مهيني کان پوءِ وحيد بلوچ جو لاش سبي جي ريلوي ڦاٽڪ وٽ مليو." پيج-38

محترم منظور تهيم جو سياسي شعور كردارن ۾ جهلكي تو يا وري اهي ٺهيل ئي اهڙا آهن جيكي سياسي جدوجهد كن تا. جيئن محراب خان چئي تو..

"ڇا پاڪستان, چائنا, روس, ايران, سعودي عرب وچ ۾ ڪي برادرانہ رشتا آهن. چائنا کي ڏنل سينڊڪ پراجيڪٽ جنهن مان دنيا جو قيمتي

144

ڌاتو، سون ۽ ڪاپر نڪري ٿو، تنهن جو هڪ سيڪڙو به بلوچستان تي خرچ ڪونہ ٿو ٿئي. چائنا پاڻ کي ڪميونسٽ ملڪ سڏائي ٿو، پر ان جي بک جي ڪا حد ڪانهي، ان لاءِ انسانيت ۽ ڀائپي ڪهڙي معنيٰ رکي ٿي؟ پيج۔

انسان جي آزادي ۽ خوشي هن ناول جي سڀن ڪردارن جو عزم آهي. منهنجي خيال ۾ ناول ۾ ڪنهن به هڪ ڪردار ۾ ليکڪ جي سوچ ڀريل هوندي آهي. پر هتي الائي ڇو مون کي ائين لڳي ٿو مون کي ائين لڳي ٿو تو ڪلي هجي يا پنهون سڀ جا سڀ منظور ٿهيم آهن.

بلوچستان ۽ اتان جي شهرن جي تاريخ ، بلوچن جي معاشي حالتن ۽ اهم واقعن جيئن ڪوئيٽا ۾ زلزلو ، اڪبر بگٽي جو قتل ، بلوچستان جي چاغي ۾ ايٽمي تجربا ، گوادر پر اجيڪٽ جوبيان آهي . رياست ۽ مذهب جو ضم ٿي هلڻ جيئن اسان جو پيارو ملڪ هلي ٿو. مذهبي ۽ رياستي مامرن کي ڊائيلاگ ڪرڻ هن ناول جو وڌ کان وڌ معلوماتي پاسو آهي . جنهن سان عام پڙهندڙ پنهنجي زاويي کي تبديل ڪري سگهي ٿو.

رابرٽ منار پرائيزنگ چوي ٿو.. "جڏهن هڪ ماڻهو چريو ٿيندو آهي ته ان کي بي قوفي چئبو آهي ۽ جڏهن سڀ ماڻهو چريا ٿيندا آهن ته ان کي مذهب چئبو آهي."

ليکڪ چواڻي ان قسم جي چريي ڪرڻ واري مذهب کي پنجاب جو ايليٽ ڪلاس ۽ فوجي حڪمت عملي ڦهلائڻ ۾ مددگار ٿي آهي.

دوستو وسكي، بركلي ۽ گوركي يا ٻيا دنيا جا اديب انهن رياستي معاملن تي پنهنجي فن ۽ فكر ۾ تنقيد كئي آهي. پنهون ناول ۾ رياستي مامرن تي ليكك Rational تنقيد كئي آهي. هونئن به اديب جو بنيادي فرض رياست جي اكين ۾ اكيون ملائط آهي.

## سنڌي ٻوليءَ جو پھريون سرريئلسٽڪ ناول \_اڏو ھي

ڪنهن به ٻوليءَ جي ادب ۾ ڪا به تحريڪ ڌڙا ڌڙ ڪتاب نه آڻي سگهي! باقي ته سنڌي ادب ۾ باهريان لاڙا ۽ تحريڪون دير سان يهچن

تيون ۽ وڌن ٿا. سرريئلزم به هڪ اهڙي تحريڪ آهي. منهنجي خيال ۾ اخلاق انصاري انهن اديبن مان نه آهي جنهن شعوري طرح سان ڪوشش ڪري سرريئلزم تحت لکيو هجي. ڇو ته اڪبر لغاري، اخلاق انصاري جو ذڪر ئي نه ٿو ڪري صرف نسيم پارس گاد کي سررئيلسٽڪ ڪهاڻيڪار مڃي ٿو يا ڳڻيو اٿس.

## اكبر لغاري لكي تو:

"سنڌي ادب ۾ ڪجه اديبن سررئيلزم کي سمجهڻ کان سواءِ ئي پنهنجي لکڻين کي سررئيلسٽ قرار ڏئي ڇڏيو. ڪجه اديبن شعوري ڪوشش ڪئي، سررئيلسٽ ٿيڻ جي ڪوشش ڪئي آهي. پر سنڌي ادب ۾ هي تحريڪ قدم ڄمائي نه سگهي آهي. تنهن هوندي به نسيم پارس گاد سٺيون سررئيلسٽ ڪهاڻيون لکيون آهن."

منهنجي ڄاڻ موجب اخلاق انصاري کي سنڌ جو پهريون سررئيلسٽ ڪهاڻيڪار مڃيو وڃي ٿو.

خلاق انصاري

باقي شيخ اياز به ڪجه سررئيلسٽڪ ڪهاڻيون لکيون آهن. اخلاق انصاري جون ڪهاڻيون منهنجو اڄ جو موضوع نه آهن. آئون سندس Surrealistic ناول اڏوهي جو تنقيدي جائزو وٺندس.

اخلاق انصاري جي هن ناول کان اڳ ۾ ماڻڪ جي ناول "رچ ۽ پڙاڏا" ۾ به ڪجهه سرر ئيلزم جا ڪجهه اشارا ۽ نشانيون آهن. سنڌي ادب جو مڪمل طرح سان پهريون سرر ئيلسٽ ناول اخلاق انصاري جو اڏوهي ناول آهي.

سررئيلزم كي سنڌي ۾ ماورائي تحريك يا رمزيت چئجي ٿو. هونئن ته ماورائيت جو اصطلاح گئلم اپولينيئر Guilaume هونئن ته ماورائيت جو اصطلاح گئلم اپولينيئر Apollinaire استعمال كيو پر اينڊري برٽن 1924ع ۾ هن تحريك جو بنياد ركندڙ هو. اينڊري برٽن فرائيڊ كان گهڻو متاثر هو. سگمنڊ فرائيڊ انسان جي لاشعور ۾ موجود گوناگونيت، تخليقيت كي تحليل نفسي جي ذريعي ڳولڻ جو گس ڏنو. اينڊري برٽن انسان جي لاشعور ۽ تحت الشعور ۾ موجود مخفي بي شمار تخليقي ۽ تخيلاتي سگه ۾ يختو ويساه ركندڙ هو.

ماورائيت جو تعلق معروضيت سان نه پر انساني داخليت سان آهي. جنهن ۾ منجه عقل ۽ دليل جي نه پر انسان جي تحت الشعور ۽ لاشعور ۾ لڪل ڇڙوڇڙ بنا ترتيب جي خيالن جو اظهار آهي. ان اظهار بيان جو ڪو قاعدويا اصول طئي ٿيل نه آهي. سررئيلزم جديديت جي وط مان ڦٽل ٽاري آهي.

اڏوهي ناول ڪئمپس ناول آهي. ڇو تہ اهو هڪ پروفيسر جو لکيل آهي. ڪئمپس ناول جي گهرج ۽ وصف بہ اهائي آهي ته يونيورسٽي جو ڪوماڻهو جڏهن يونيورسٽي تي لکي ٿو تہ ان کي ڪئمپس ناول چئبو. اڏوهي ناول جو مک ڪردار ورسٽي جو هڪ پروفيسر آهي. کيس زال ۽ ٻار آهن. ان سان پروفيسر جي محبوبہ فوزيا جو بہ ڪردار آهي جا ساڻس يونيورسٽي ۾ پڙهي هئي. پروفيسر کي ٻه ڀائر آهن هڪ ننڍو ۽ ٻيو وڏو.

ناول جو مک ڪردار نفيساتي خودڪاريت ذريعي جيڪي سوچون هو سوچي ٿو انهن جو اظهار بنا روڪ ٽوڪ جي ٿيندو رهي ٿو. انهي اظهار بيان ۾ ايتري تہ تيز رواني آهي جو ڪٿي به ائين محسوس نہ ٿو ٿئي تہ اسين ناول پڙهي رهيا آهيون ائين ٿو لڳي اهو سڀ اسان سان ي رهيو آهي ذهن جي ان ولوڙ ۾ ڪا بہ رنڊڪ ناهي.

ضمير متكلم ۾ لكيل ناول كي پڙهندڙ اها ڳالهه وساري ويهندو آهي ته هو ناول ٿو پڙهي يا آتم كهاڻي. اورهان پاموك موجب: "اهي ناول كي آتم كتا اهن، پوءِ يلي توهان انهن كي ياد ڏياريو ته اهي ناول پڙهي رهيا آهن. كي وري آتم كتا كي ناول سمجهندا آهن. پوءِ ڇو نه كلي بار بار آهن."

"سررئيلزم هڪ خالص ۽ نفسياتي Automatism آهي. جنهن جو مطلب سوچ کي ائين بيان ڪجي، جئين اها ذهن ۾ اچي ۽ ان تي ڪنهن بہ قسم جي عقلي ۽ اخلاقي روڪ ٽوڪ نہ هجي."

ناول جي شروعات ائين ٿئي ٿي ته پروفيسر کي 20 هزارن جو چيڪ يونيورسٽي پاران ملي ٿو ۽ ان سان هن کي نفسياتي هيجان شروع ٿي وڃي ٿو ۽ هو سوچي سوچي الائي ڪٿي نڪري ٿو ته آخر اهو چيڪ کيس ڇو ڏنو ويو آهي.

چيڪ ملڻ بعد هو حد درجي جي پريشاني ۾ پئجي وڃي ٿو ته هاڻي اهو چيڪ هو ڪٿي لڪائي رکي ۽ اها ڳالهه هو زال يا ٻارن کي ٻڌائي يا نه ان تي هو دلگير ٿي پوي ٿو. هو پنهنجي منهن جو سوچيندو ۽ ڳالهائيندو رهي ٿو ان جو ڪينواس انتهائي ڪشادو آهي. وجود سان لاڳاپيل هڙئي شيون هن جي تحت الشعور منجهان نڪري اچن ٿيون. جيئن صفحي 26 تي هو Ecological Issue تي ڳالهائي ٿو: "۽ پاڻي به آهستي آهستي آڏامندو وڃي... ان پاڻي کي... روڪي نه ٿو سگهجي... ان جي روڪڻ سان هاڻي جهيڙا هلن ٿا... ها... وڏا ڊيم ئي اصل ۾ اسان جي موت جو ڪارڻ آهن. ڊيمن جي ڪري System ئي اصل ۾ اسان جي موت جو ڪارڻ آهن. ڊيمن جي ڪري System تيندو ۽ وڻ ٻيلا سڪي ويندا..."

مسئلو وري بہ چيڪ جو آهي هو سوچي ٿو تہ ان کي اڪائونٽ ۾ جمع ڪرايان يا قاڙي ڇڏيان يا هن کي قاسايو پيو وڃي.

ماورائيت جي بنيادي ڳاله اها آهي ته تخليق مان زندگي جي مختلف حقيقتن جي واضع تصويرن بجاءِ ڌنڌلا، منجهيل ۽ اشارن سان ڀريل عڪس ظاهر ٿين ۽ ناول ۾ ليکڪ اهڙا ڪيترائي عڪس چتيا آهن.

جيئن: "سوچ وڌڻ سان بہ عذاب وڌن ٿا... جيتري سوچ محدود، خواهشون به محدود. عذاب به محدود." ص 33

"…. هن معاشري ۾ ماڻهن کي رڳو جيئري رهڻ جيتري ماني به ته نصيب نه ٿي ٿئي. پر ڪي وزن گهٽائن لاءِ گهٽ ٿا کائن، ڪي عور تون ڇاتي وڌائڻ لاءِ ڪريمون ٿيون استعمال ڪن، جن ۾ کير ئي نه هوندو آهي ۽ ڪي ڪي ته ٻارن کي کير پيارڻ لاءِ سڪل ٿڻن کي به ڏس سان ڏسن ٿيون. ڇاتيون سڪل… ٺوٺ…" ص\_ 36

ناول ۾ احساسن جي مصوري ڪمال جي آهي ۽ انساني ذهني مونجهارن جو چٽ بہ چريو ڪري ٿو ڇڏي. ڊاڪٽر بشرا جي ڪردار جي جهلڪي ماري وجهي ٿي. ڊاڪٽر بشرا گائناڪالاجسٽ آهي. مڱيندي جي مري وڃڻ بعد شادي نہ ڪري ٿي ۽ شادي جي تبليغ ڪندي رهي ٿي. هڪ لاوارث ڇوڪري پاليائين جيڪا ڀڄي شادي ڪري ڪورٽ ۾ بيان هن ريت ڏيئي ٿي: "مئڊم جي ماءُ جيتري عزت ڪريان ٿي پر سندس مرضي مطابق زندگي نہ ٿي گذاري سگهان." پوءِ ڊاڪٽرياڻي ٻليون پالي ٿي. هن ناول ۾ انساني مزاج ۽ سوچ جا اهڙا رنگ آهن. فرائيڊ چيو هو انسان ڪڏهن بہ ڪهڙو بہ ردعمل ڏيکاري سگهي ٿو اهو اوهان جي سوچ ۾ بہ نہ هوندو ۽ ڊاڪٽرياڻي سان بہ ائين سگهي ٿو اهو اوهان جي سوچ ۾ بہ نہ هوندو ۽ ڊاڪٽرياڻي سان بہ ائين

"گڏهه سوئي گڏهه" مک ڪردار سوچي ٿو جڏهن اسڪول ۾ کيس اهو جملو چيو وڃي ٿو ساڳيو ئي جملو پڻهس گهر ۾ چوي ٿو.

پيڙائن کي ناول نگار عمده نموني سان چٽيو آهي. سورن جون سڀ صورتون هن ناول جي ورقن تي وكريون پيون آهن. پروفيسر جي زال جو جڏهن ٻار ضايع ٿي وڃي ٿو ته منظر متاثر ڪندڙ ۽ منجهائيندڙ آهي. هڪ ڳاله جيڪا مون کي سمجه ۾ به نه آئي.

پروفيسر کي ڪتي جي چڪ جو ڀوء حاوي ٿئي ٿو ۽ هن کي ننڍپڻ ۾ ماسات کي لڳل ڪتي جي چڪ جو منظرياد اچي ٿو. ان کي ليکڪ ڏاڍو ڀوائتو پيش ڪيو آهي. ڪتي جي چڪ واري مريض کي ڪراچي کڻي وڃن ٿا ۽ Isolation Room ۾ رکن ٿا. ٿي سگھي ٿو ڪتي جو چڪ ان دور ۾ ايڏو وڏو مسئلو هجي.

ناول جا ڪجھ اهڙا مڪالما جيڪي هڪ الڳ دنيا ۽ حقيقي معنيٰ خيز منظرن سان ڀرپور آهن:

1. "سيٽلائيٽ چئنل تہ ٻارن کان خوشيون ئي ڦري ورتيون آهن." ص\_66

پر اڄ جي دور جو ٻار موبائيل تي فيس بوڪ، واٽس ايپ ۽ وڊيو گيم جي هڪ نہ کٽندڙ جهان ۾ گم ٿي ويو آهي.

2. "مينهن پوندو هو ته كمري ۾ ٻرندڙ ميڻ بتين جي هلكي روشني ۽ ڪارويڊور ۾ فلسطيني شاگردن جو نہ سمجھ ۾ ايندڙ راڳ ۽ فرش تي لڳندڙ بوٽن مان نڪرندڙ آوازن جو رڌم..." ص\_ 67

فلسطين جي شاگردن جو ذڪر پر اڄ جي دنيا ۾ تہ ان جي نالي نشان کي ئي دنيا جي نقشي تان مٽايو ويو آهي.

3. "سوچي سوچي وزن ئي گهٽجي ويو آهي… ڳري ويو آهيان."ص-68

فكرات انسان جو رت چوسيندڙ هوندي آهي. اها هك فطري سائنسي حقيقت آهي. اخلاق سائين جي تخليقن اهڙا گهرا خيال اكثر هوندا آهن.

"گڏ هلندي اوچتو هن هٿ منهنجي هٿ ۾ ڏنو. بهار، سرءُ، سيارو، سارنگ ۽ سوين ستارا منهنجي اندر ۾ لهي پيا." س\_ 69

ناول جي ٻوليءَ ۾ کنڊ جي چاسني جي مٺاڻ آهي. منظرن جا حقيقي عڪس آهن. جيڪي من موهيندڙ آهن. ناول مان هڪ منظر:

"الائي ڪيتريون شامون يونيورسٽي جي روڊن تي فوزيہ موسمن ۾ سنبت هئي. وقت ۾ صبح هئي. سرهي شام هئي. تارن ڀري رات هئي. ڪينجهر ۾ لهر هئي. جهومندڙ ڏاڙهونءَ گل جي ٽاري هئي. هلڻ ۾ برکا هئي. کلڻ ۾ جانجه هئي. سارنگيءَ جي تار هئي. شاعريءَ ۾ لطيف جي وائي هئي. يونيورسٽي جي Annual فنڪشن ۾ ... سڄي سڄي رات راڳ ٻڌندي.... صبح جو ڳاڙهين اکين سان هڪ ٻئي کان موڪلايوسين..." ص\_69

مٿيون سٽون پاڻ ئي ڳالهائي رهيون آهن. انهن جي تشريح اهي پاڻ ئي آهن. هڙو بنه منفرد تعارف هيروئن جو مون اڳ منجه ڪڏهن ڪنهن سنڌي ناول منجه نه پڙهيو آهي.

"يل سماج هن كي سيكاري به پر ... سياڻپ چريائپ ته تانئيڙي جي تند جهڙي سرحد ۾ ورهايل آهي." ص\_75

"حادثا هلن ٿا جوڙ، ڪٽ، ڪٽ، جوڙ، ضرب ونڊ ۽ ونڊ.... ضرب...مسلسل نه کٽندڙ آهي ته ڏک آهي." ص\_75

ناول نگار جي ڏاهپ ۽ گهري پروڙو Perception هن ناول جي هر صفحي تي پسي سگهجي ٿي. ناول ۾ ٻيون ته سڀ ڳالهيون ٺيڪ آهن پر ناول نگار عورتن جي معاملي ۾ ڪجھ سوايو ئي سخت ۽ ڪاوڙيل آهي.

هو لکي ٿو تہ: "ڪنهن فيمنسٽ عورت جو ڪالم... ڪالم ۾ ڇا هوندو؟ مرد سوسائٽي خلاف بڪواز، بليڪ ميلنگ... عورتن جي آزاديءَ جي نالي ۾ ڪلچر کان بغاوت .... سماج کي ٽوڙڻ جي لاءِ دليل...!" ص\_77

خبر ناهي ڪهڙي ڪلچر جي ناول نگار ڳالهه ڪري رهيو آهي. اسان وٽ جيڪو ڪلچر هلي ٿو ته ان ۾ ته عورت جي ڪا به انساني حيثيت ته آهي ئي نه. اتي اگر عورت ان ڪلچر کان بغاوت ڪري ٿي ته اهو ان جو حق آهي.

ناول ۾ ليکڪ جو نقط نظر عورت لاءِ گھڻو تنگ نظري تي مبني آهي. کيس عورت جي سگريٽ پيئڻ، گھمڻ ۽ فيشن ڪرڻ تي به اعتراض آهي. هي ڳاله گھڻي نفرت يا عورتن کي گھٽ سمجھي ڪري لکيو ويو آهي.

"هن سوچيو، عورت ڀل پڙهي لکي ڪجهه به ٿئي پوءِ عورت ئي آهي."

عورت هجڻ معنيٰ روايتي سوچ وانگر خراب ۽ ڪم عقلي مخلوق آهي. عورت ڪجه ناهي مرد سڀ ڪجه آهي.

ناول جئين ته وسيع ترين ڪينواس جو نانءُ آهي. ناول نگار هن ناول ۾ مختصر ئي پر هر اهم ڳالهه سندس اک ۾ اچي وئي آهي ۽ ان کي شاهي نموني پيش به ڪري ويو آهي. ڪارونجهر جا نظارا ۽ كولهين جي كسمپرسي حالن جو بهترين پيش منظر ليكك سامهون ڪيو آهي. ڪئپس ناولن ۾ هي ناول انتهائي ڪارائتو ناول آهي. جنهن جو موضوع, پلاٽ ۽ مڪالما اوچي خيالن سان سر شار ۽ زندگي جي گول گول قرندڙ آهن. يونيورسٽي جي سياست, شاگردن جا معاملا ۽ يونيورسٽي جي پلاٽن جي ڪاروبار ڪيئن ٿو ٿئي ۽ ڪير ٿو ڪري. ليکڪ ان کي ڏيکاري ويو آهي.

پورفيسر جي روئيداد اڳتي هلندي هلي ٿي. پروفيسر بيمار ٿئي ٿو سندس گڙدا ڪم نٿا ڪن. شاگرد ۽ استاد ملي ڪري هن جي علاج جي لاءِ ڪوششون وٺن ٿا. ڪاميٽي ٺهي ٿي. ڊونر جي ڳولا ڪئي وڃي ٿي. سندس گڙدو ڏيڻ لاءِ راضي ٿئي ٿو. بيماري ۾ اچي پور پچائي ٿو ته اگر پيسا مليا ته ڪيئن استعمال ڪندو. من ۾ لالچ اچيس ٿي. وڏن ماظهن سان واسطو رکڻ جا ارادا ڪري ٿو. ننڍو ياءُ کيس بڪي ڏيڻ كان انكار كري تو ته يونيورستي جو هك پروفيسر جيكو ناكام عاشق آهي اهو هن كي گڙدو ڏيڻ لاءِ راضي ٿئي ٿو.

ناول جي ڪهاڻي آٽو فڪشن ۾ اڏامندي ٿي وڃي ۽ آئون اچي ان سوچ تي بيهي ٿو رهان.

"سوچيائين: ان جي زال، ڌيءُ ۽ ڀيڻ جي ارهن تي الائي ڪيتريون اکيون چنبڙيل هونديون..."س\_101

ڪردار جتي اهو سوچن ٿا اتي سنڌ جو المياتي نوحو به هنن جي سوچن جو محور هجي ٿو. ڪينجهر ڍنڍ، سنڌو درياهه، موهن جو دڙو، گورک هل جي تباهي جا سبب به هن ناول منجه آهن. ناول جي هن مڪالمي جيان: "هاڻي رڳو مارڪيٽ آهي، ماڻهو ٽول آهي، جيترو سستو ملندو اوترو..." ص\_115

ڪيڏو نہ اثر انگيز خيال آهي. ماڻهو جي اهميت بابت! هي ناول اسلام ان هڪ اهڙي دنيا سامهون آڻي ٿو جيڪا ڄڻ اسلامهون آڻي ٿو جيڪا ڄڻ ڪجه ئي ناهي، سڀ فريب آهي. توهان ان ۾ بس هڪ پروزي جيان آهيون. جيڪو ڪڏهن به هتي ويندو خراب ٿي پوندو ۽ ڪنهن کي ڪو فرق نہ پوندو.

ناول جي پڄاڻي واقعي پڄاڻي هوندي آهي يا نئين ابتدا؟ ناول جي پڄاڻي سان ڪئين نيون آسون ۽ امنگ ٿا پيدا ٿين. يا اها حقيقت ۾ پڄاڻي هوندي آهي. ناول جو مک ڪردار پنهنجي ماحول، رشتن لڳ لاڳاپن کان بيزار ٿي پوي ٿو ۽ بي معنوعيت هن جي اندر ۾ ڪاهي پوي ٿي.

هوبنا ڪنهن مقصد جي پنهنجي زال کي پنهنجي ڀائٽي جي هٿان مارائي وجهي ٿو. جنهن زال سان هو پيار ڪري ٿو. ڀائٽي کي لالچ ڏئي ٿو ته پوليس کان پئسا ڏئي ڇڏرائيندس ۽ ان کي حادثي جي شڪل ڏيندا پر هو ائين نه ٿو ڪري. اهو سڀ ڪرط کان پوءِ به هن وٽ ڪنهن

احساس يا پڇتاءُ جو ڪو خيال نہ ٿو رهي. توڙي جو هو هرپل خيالن ۾ وڪوڙيل رهي ٿو.

ڪا به ڪهاڻي يا ناول تڏهن ڪامياب ٿيندو آهي جڏهن ان جي پڄاڻي پراثر، شاندار ۽ حيران ڪندڙ هجي. هن ناول جي پڄاڻي حيران ڪندڙ ته آهي پر شاندار ناهي. جنهن ۾ ڪا نئين ابتدا ناهي. اخلاق انصاري جو هي ناول رشتن جي کوکلائپ کي سهي نموني ظاهر ڪري ٿو. جنهن ۾ دنيا بي رحمي سان بنا ڪنهن ڊپ جي ائين ئي هلندي رهي ٿي ۽ ان ناول جي پڄاڻي جهڙا واقعا ٿيندا رهن ٿا. جن ۾ لاپرواهي جي هڪ بي انت لهر آهي جا کتي نه ٿي. ڪو به اهو نه ٿو ڄاڻي ته ان سان اهو سڀ ڇو ٿو ٿئي؟ انساني حياتي جي جستجو فطرت جي ڪاروهنوار اڳيان بي معنيٰ فضول لڳي ٿي ۽ انسان

جيتامڙي جيان سوچيندو سوچيندو مري کيي وڃي ٿو.

## اشتياق انصاريءَ جو ناول "اوڏ مٽيءَ جا ڪوڏ"

انصاري ڀائرن جو شعور ۽ ذهن ڪمال جي ُ

وسعت ركندڙ آهي. سائين انيس انصاري سنڌي ادب جي زمين

تي هنن جو ٻج ڇٽيو جنهن منجهان اڄ هو وڏي وط جي صورت پوري پاڪستان ۾ نشانبر آهن. سائين انيس انصاري جي تربيت جو ئي اثر آهي جو هُو ايترو گهرو سوچن ٿا, لکن ٿا ۽ فڪر رکن ٿا.

منهنجي لاءِ اهي اديب اڃا به وڌيڪ متاثر ڪندڙ هوندا آهن جن پنهنجي قلمي جنگ ته وڙهي هجي پر هو عملي ميدان ۾ رنڊا روڙيندا رهندا آهن. سائين انيس انصاري جي Radioactivity مان پيدا ڪيل ڪرڻا، اخلاق، اسحاق ۽ اشتياق سنڌي ٻوليءَ جي ادبي شان جي لاءِ پنهنجي توانائي منتقل ڪئي آهي.

اشتياق انصاري سنڌيءَ ٻوليءَ ۽ ادب جو تابينو محقق ۽ اديب آهي جنهن پنهنجي قول ۽ فعل سان ڌرتيءَ جي لاءِ پئي پورهيو ڪيو آهي ۽ جيل به ڪاٽيا آهن ته هنڌ هنڌ وڃي ڦلهوري هڪ نئين تاريخ پڻ رقم ڪئي آهي. ويجهر ۾ سندس ناول "اوڏ مٽيءَ جا ڪوڏ" کڻي ڏٺم. جيڪو ڳچ عرصو اڳ پڙهيل هو. ڏسڻ بعد لڳم ته هن تي لکڻ گهرجي. ڇو ته هن سگهاري ۽ مڪمل ناول کي ناول ڪري نه لکيو ويو آهي. جنهن جو صد افسوس ٿيم. خود فاضل ليکڪ به چوي ٿو ته "پڙهندڙ تي ڇڏجي ٿو ته هو ان کي سچي

كهاڻي، ناول، انتراپالاجيكل استڊي تا سمجهن يا مورڳو تحقيق تا قرار ڏين."

منهنجي نظر ۾ "اوڏ مٽيءَ جا ڪوڏ" فني ۽ فڪري لحاظ کان هڪ مڪمل ناول آهي. پوءِ خبر ناهي ڇو حاذق ليکڪ, اخلاق انصاري يا نور احمد ميمڻ صاحب ناول ڇو نہ ٿا سمجهن. جنهن ۾ سنڌ جي پراچين اڻ آريائي قبيلي، اوڏن جي اصليت، رهڻي ڪهڻي، ريتن رسمن، ۽ ڪرت ڪسب کي ناول جو روپ ڏئي خوبصور تي سان بيان ڪيو ويو آهي. هي ناول هڪ سچي قصي تي لکيل آهي. ناول ٻن دوستن جي سچي ڪهاڻي آهي. هڪ مسلمان آهي ۽ ٻيو هندو. هڪ پئسي مال ملڪيت وارو ۽ ٻيو مسڪين گڏهن تي مٽي ڍوئيندڙ. هڪڙو پڙهيل لکيل آهي ۽ ٻيو ڪلهي تي ڪوڏر. ايڏي وڏي طبقاتي فرق جي هجڻ ڪري ٻه ٻئي دوست هڪ ٻئي تان ساهم صدقو وڃن ٿا ۽ دوستي جو نڀاءُ ڪن ٿا. جنهن کي هڪ مثالي دوستي چئي سگهون. ٿا.

اوڏ پراچين ماڙهو آهن. ڪن ماڻهن جو چول آهي ته سنڌ جا قديم رهواسي آهن. تي سگهي تو درواڙي نسل جا هجن. اوڏ اڪثر ڪري گڏهن تي مٽي کڻڻ ۽ ڀتين جوڙڻ جو ڪم ڪندا آهن. ان کي اوڏڪو ڏنڌو يا ڪم چون. سنڌ ۾ اوڏ ٻن طبقن ورهايل آهن. هڪڙا مسلمان ۽ ٻياغير مسلم. راجپوتن وانگر هنن جا به پاڙا آهن. جئين راٺوڙ، پرمار چوهاڻ ۽ ڀتي وغيره سنڌي لوڪ ۾ اوڏن جا ڪي ئي ڪردار ملن ٿا. اهو هي ناول پڙهڻ بعد پتو پوي ٿو. سنڌ ۾ اوڏ بنيادي طرح عمارتون ٺاهيندڙ ۽ هنرمند آهن. ڪيترائي اوڏ اعلي تعليم يافته ۽ اديب آهن.

اسان جي شهر باڊه ۾ دادو ڪينال جي ڪڙ سان ڪيترائي اوڏن جا گهر هوندا هئا. آئون ننڍپڻ ۾ هنن جي ٻوليءَ، چال چلت، رسمن، رنگ ڍنگ بنھ مختلف ڏسندو هوس. اهي هاڻي مسلمان ٿي چڪا آهن ۽ انهن ۾ رلجي ويا آهن. هنن کي ڀلا گڏه هوندا هئا ۽ آهن جن تي هو متي پراڻي وقت ۾ ڍوئيندا هئا ۽ هاڻي سڀ ڪجھ ڍوئي پنهنجو گذر سفر ڪن ٿا.

اوڏڪي ٻولي جيڪا هو ڳالهائيندا هئا/آهن هاڻي ته سندن لهجو اسان جهڙو ئي ٿي ويو آهي. ٿي سگهي ٿو ته هو گهر ۾ اها ٻولي اڃا ڳالهائيندا هجن. اسان جو سڄو پاڙو گڏهن تي مٽي ڍوئڻ وارن جي ڪرت سان ڀريو پيو آهي. منهنجي خيال موجب اهي اوڏ هجن ۽ هاڻي مسلمان ٿيا هجن.

هن ناول جو نالو سنڌ جي لاڙ واري حصي واري لوڪ گيت تان کنيو ويو آهي. آهي. ان گيت جو تعلق ڄام لاکي ۽ اوڏڻ جي تاريخي داستان سان آهي. گيت جا ٻول هئين آهن:

اسين اوڏ، مٽيءَ جا ڪوڏ، ڪوڏر لاڏ اوڏڻ سان،

ڪهڙو لاڏ ڪوڏ اوڏي سان، فٽو ڪر شان اوڏي سان،

اسان جو پکڙن سان آهي پيار...

ٻيو هن ناول ۾ مشتاق ناگاڻي جي وائي به ليکڪ 212 صفحي تي ڏني

## آهي:

اوڏ مٽيءَ جا ڪوڏ سھڻا,

اوڏ مٽي جا ڪوڏ!

ڌرتيءَ کان هي دان ڳنهن ٿا,

كنجري قاتل كود, سهطا,

اوڏ مٽيءَ جا ڪوڏ!

اوڏڪي ٻولي جيڪا هن ناول جي سونهن بہ آهي. جڏهن ناول پڙهجي ٿو تہ ڪردارن جي اصلوڪي هجڻ جو هڳاءُ دل ڇهي ٿو. اهو پاسو ناول جو گهڻو تخليقي ۽ سگهارو آهي.

اوڏڪي ٻوليءَ تي سنڌي ٻوليءَ جو گھڻو اثر آھي. ھن کي سنڌي ٻوليءَ جو لهجو به مڃيو وڃي ٿو. 1998ع تائين جي انگن اکرن موجب هن ٻولي جا ڳالهائيندڙ 50 هزار موجود هئا. مون کي هي نيم تاريخي قسم جو ناول لڳي ٿو.

خوبصورت منظرڪشيءَ سان هي ناول ڪر موڙي اٿي ٿو ۽ شروعات ۾ اوڏن جي خاندان جو هڪ ننڍڙو پکڙو آهي. جنهن جا گهرڀاتي سج اڀري سان پنهنجي ڪرت ۾ جنبي وڃن ٿا. هن ناول جا ڪردار تمام گهڻا سڀاجهڙا آهن سواءِ چند ڪردارن جي ٻيا هڙئي ڪردار هيٺين طبقي سان ركندڙ آهن. ناول جو مک كردار ناٿو آهي. جيكو ليكك جو ڏٺل وايٺل آهي. جيل ۾ ساڻس ملاقات ٿئي ٿي ۽ ليکڪ هن جي قصہ گوئي کان متاثر تي ان ڪر دار کي ناول بنياد بڻائي لکيو آهي.

مک ڪردار جا ماءُ ڀاڳل ۽ پيءُ ڀڳت ۽ ڀيڻيون لاچان آهن. ناٿي جو دوست جيكو هك امير پيء جو اولاد آهي. سندس نالو اميد على آهي. سونو مل اوڏن جو مکي آهي. جنهن جي چور آکڻ ۾ سڄو قبيلو آهي. اوڏن جو هي خاندان گهڻو مسڪين ۽ محتاج آهي. متيءَ جا ڪوٽ ٺاهڻ سان سندن زندگي جو گاڏو گڙي ٿو. ناٿو ۽ ان جو ڪٽنب ٺيڪيدار جمن جي باغ کي اوڏڪو ڪوٽ ڏيڻ جو ذمو کڻن ٿا. ناٿو ان وقت معصوم آهي. ٺيڪيدار جمن تہ ايڏو ظالم ماڻهو نہ آهي پر ان جو منشي نواز اوڏن جي سڪيلڏي پٽ ناٿي تي بي وجھ تشدد ڪري ٿو ۽ اهو اميد علي جيڪو

نيڪيدار جمن جو پٽ آهي اهو ڏسي وٺي ٿو ۽ ناٿي کي منشي جي مار کان بچائي ٿو. رحم واري ان خصلت ڪري اميد علي جي ان ڪٽنب سان انسيت ۽ ناٿي سان گهري دوستي ٿي وڃي ٿي.

هن ناول جي اها به خوبي آهي ته اوڏ جيڪي هن ناول جا ڪردار آهن انهن جو ڪي قدر حقيقي پس منظر پيش ڪندڙ تصويرون به شامل ڪيون ويون آهن. اوڏن جي ڪرت، عورتن جي فيشن ۽ ڪرت وارا عڪس هن کي وڌيڪ رونق ڏين ٿا. ناول ۾ گڏهن جي باري ۾ به ڪافي معلومات ڏنل آهي. جيئن مختلف ماڻهن جو جانور جو تصور پنهنجو پنهنجو آهي ائين اوڏن وٽ گڏه جي هينگ ۽ ان جي سڀاڳي يا نڀاڳي هجڻ جا پنهنجا تصور آهن. صفحي 91 تي هڪ جملو آهي:

"ڪاسائي اچڻ سان ڇيلا حلال ڪرڻ شروع ڪيا."

اوڏڪي مسلمان آهن اجوڪا پر هن ناول ۾ ڏيکاريل اوڏغير مسلم آهن. حلال ڪرڻ جو رواج مسلمانن ۾ آهي. ان خيال سوچن ۾ وجهي ڇڏيو. اوڏن ۾ ڀنگ پيئڻ هڪ رسم آهي ۽ ڀنگ جي پيالي کي "لعل سائين جو پيالو" ڪوٺين. آفيم مليل پاڻي کي وري رهاڻ چون.

"اهي مايون ڪهڙي قوم مان آهن؟" اميد علي مکي کان سوال ڪري ٿو. جيتوڻيڪ اميد علي هڪ پڙهيل ڪڙهيل ۽ باشعور فرد آهي. پوءِ به هو اوڏن کي قوم سمجهي سوال ڪري ٿو. اها وچڙائيندڙ سوچ آهي. ناول ۾ کوڙ جاين تي اوڏن کي قوم ڪري لکيو ويو آهي. اوڏ يوني ۽ لنگم جي به پوڄا ڪندڙ آهن. رام پير سندن ڪرتا ڌرتا آهي. جيئن مسلمانن جو مسجدون آهن هن جا به مندر آهن ۽ مندرن مان مسلمانن جيان اوڏ به چپليون چورائن

ٿا. ناول ۾ اهو بہ ٻڌايو ويو آهي تہ اوڏ هڪ مخصوص گرهہ/ستاري جي بہ پوڄا ڪن ٿا ۽ ان جي لهڻ چڙهڻ تي ريت رسم رکن ٿا. اهو ستارو زهره آهي. ناول ۾ ليکڪ ڏانءُ ۽ اسلوب پختو، سهڻو ۽ پر اثر آهي. ناول نگار منظر كشى ان لاء به كندو آهى ته جئين ناول به پركشش بطجي. هك مطلب اهو به هوندو آهی ته اهی منظر آهن ته معمولی پر ناول نگار انهن کی اثر ائتی ۽ گهرائي سان ڏسي چٽي ٿو تہ پاٺڪ ڇڪجي پوي ٿو اهڙو منظر صفحي 117 تى آھى:

"آسمان تي هلڪي چنڊ جي روشني ڦهليل هئي. اها روشني صرف آسمان کي ٿورو روشن ڪرڻ لاءِ ڪافي هئي. زمين تي مڪمل چانڊوڪي قملائط لاءِ اڃا چنڊ کي ڪجمہ ڏينهن بي چين رهطو هيو. تنهن هوندي بہ چنڊ جي ڪجھ سھائي ھئي. اتي ويٺل اوڏن کي صرف تاري (زهره ستاري) جي ظاهر ٿيڻ جو انتظار هيو. ڇو جو ان, تاري نروار ٿيڻ بعد ئي هو شادي جي رسمن کي اڳتي وڌائن ها. ڪافي دير تائين ٻئي گھوٽ ميدان ۾ پنهنجي ساٿين سميت تاري جي اڀرر جو انتظار ۾ ويٺا رهيا."

ناول جي قصي ۾ ان وقت سنسني مچي ٿي جڏهن ناٿي جي وهان ۽ ۾ اوڏن جو بزرگ لڌو مل اميد علي جي مٿان چڙهي وڃي ٿو ۽ اميد علي تڪليف جي صورت ۾ ان کي ڌڪو ڏئي پري ڪري ٿو تہ بزرگ جي پڳ لهي پوي ٿي. تنهن تي بزرگ اميد جي گهڻو بي عزتو ڪري ٿو تہ اميد بچاءُ خاطر فائر ڪري ٿو. اوڏن ۾ وڏي جي پڳ جو ڪري پوط وڏو ايمان سمجهيو وڃي ٿو. اتان وڏو فساد جنم وٺي ٿو. منگهر مل وار ا جتي ناٿي جي شادي ٿئي ٿي. اڳرائي پوڙهي لڌي مل جي هوندي آهي.

گھڻي گھپي کان پوءِ شادي کي اڳتي وڌايو وڃي ٿو پر پوءِ بہ لڌي مل وارا ناتي تي حملو ڪن ٿا ۽ هو اميد علي واري پسٽول سان ٽن ماڻهن کي ڪيرائي وجهي ٿو. ناتو جيل ۾ پوي ٿو ۽ موت جي سزا اچيس ٿي. ان سڄي ماحول ۽ مصيبت ۾ اميد علي ناتي جي مالي, قانوني ۽ سماجي سهائتا ڪري ٿو. کيس موت جي سزا تہ ختم ڪئي وڃي ٿي.

دنيا جي هن گولي تي هر خطي، مذهب ۽ قومن ۾ عورت لاءِ ڪا خاص آزادي يا رعايت ناهي، ائين اوڏن جي رسم به عورت کي جڪڙي ٿي: ليکڪ لکي ٿو "ڇو جو اوڏن جي رسمن مطابق عورت صرف زندگي ۾ هڪ ڀيرو ٿيرا ڏيندي آهي. ان کان پوءِ هو زندگي ۾ وري ڪڏهن به ڦيرا نه ٿي ڏئي سگهي، پوءِ ڀلي سندس مڙس مري وڃي، عورت شادي ڪري يا ڀنج (طلاق) ٿئي." ص\_119

اشتياق انصاري هڪ انٽرويو ۾ چيو ته "مون کي سنڌ جي ورثن سان جنون جي حد تائين محبت آهي. اهوئي سبب آهي جو هن سنڌي اوڏن جي سموري تاريخ کي هن ناول ۾ سموئي ڇڏيو آهي.

ناٿي کي موت جي سزا اچي ٿي پر اميد علي جي وڏي ڪورٽ ۾ قانوني جنگ ڪرڻ بعد موت جي سزا ختم ٿئي ٿي پر هن کي گھڻي وقت لاءِ جيل ۾ رهڻو پوي ٿو. پوءِ اها عمر قيد واري سزا سٺي چال چلت ڪري معاف ٿيڻ جي اوسيئڙي ۾ پڪو قيدي ٿي گهاري ٿو. ڦاسي گهاٽ جا ڀيانڪ منظر ۽ جيل جون وحشتون ناول نگار گهرائي ۽ سچائي سان چتيون آهن ڇو ته هو پاڻ به جيلن ۾ رهيو آهي.

هن ناول ۾ مون کي ڪٿي ڪٿي ڪي غلطيون به نظر آيون جيئن صفحي 145 تي جڏهن اميد علي ناٿي سان ملڻ جيل وڃي ٿو ته جيل سپرنٽينڊنٽ

کي ڪنهن رئيس کان سفارش بہ ڪرائي ٿو ۽ اهو سندس پيءُ جي شخصيت کان به واقف آهي کيس چانهه به پياري ٿو ان جي باوجود به اميد على هن كي ملاقات كررط لاءِ رشوت ذئي ٿو.

ناول ۾ اوڏن جي قبيلن جو ٻه ذڪر آهي جيئن ماڙيچا اوڏ, گرگٽ اوڏ, سنڌي اوڏ ۽ اوڏ ڀٽي بہ سڏائن ٿا. هڪ ٻئي کوٽ جيڪا ناول جي صفحي 169 تي آهي. اميد على جو پيءُ جمن بيمار آهي پوءِ به ناول نگار ڏيکاريو آهي تہ اميد علي پيء کي ڇڏي حيدر آباد هليو وڃي ٿو ۽ اهو بہ ڏيکاريل آهي ته جمن به ڪم ڪار لاءِ حيدر آباد وڃي ٿو.

ناول ۾ هڪ ٻه پيراگراف ورجايل به لڳا يا ڪي مڪالما بار بار پئي آيا. اهڙو اظهار 174 صفحي تي آهي.

ناول نگار جي ناتي جي ڪيس تي اميد علي جي لڳايل دولت جي ڳالهہ بہ چتی ناهی ۽ اميد علی جا سڀ پئسا بنئڪ بيلنس ايتري قدر جو ڪار بہ کپائي ٿو اهو ڪجه ڪجه غير حقيقي لڳي ٿو ۽ وري ان جي ابتر خوشحال بہ لڳو پيو آهي. ڀٽائي بہ اوڏن کي ڳايو آهي ۽ ناول جو هڪ ڪردار ماستر، لاکي ۽ اوڏڻ جو داستان ڦاهي گهاٽ جي اسيرن کي بلند آواز ۾ بڌائي ٿو. جيئن ڀٽائي چيو آهي:

> "تماچي آندي مهاڻي, لاکي آندي اوڏ, سما پيا ڪوڏ، ذات نہ پڇيائون جوءِ جي."

ېئى هڪ غلطى جا مون كى 193 صفحى تى محسوس تى:

"ڳالهين ڳالهين ۾ رات جو ڪافي پهر گذري ويا ها، آسمان تي وري کجڻ ۽ ڪڪرن ڪڻجهڻ شروع ڪيو هو. ٿوري جهڙ ڦڙ کان پوءِ وڏو وسكارو وسط لكور هركو قيدي, پناه... پناه... منهنجا مالك پناهم چوندو وڃي بستري تي ليٽيو."

مٿيئن ٽڪري ۾ منظر ڪشي ته زبردست ڪئي وئي آهي ۽ ٻولي جي حسناڪي به آهي پر قاهي گهاٽ ۾ اسيرن کي ڪال ڪوٺڙي ۾ ڪو به بسترو نه ڏنو ويندو آهي ۽ ٻيو ته اسير قاهي گهاٽ ۾ هوندي به خبر ناهي ڪهڙي پناهه پيا گهرن. نانڪي جيڪا ناتي جي زال آهي. هن ناول جو سگهارو ڪردار آهي. جنهن جي وفا هماليه کان اوچي ۽ مضبوط آهي. نانڪي قاهي جي قندي تي لٽڪندڙ ماڻهو سان نينهن نڀائي تي. موت بابت ليکڪ جو فلسفيانه تجزيو پڙهي ڏسو:

"موت هڪ مڪروه ڳجه وانگر اکيون ڦوٽاريون, ڳچي اڳتي ڪري, جهاتيون پائي رهيو هو. موت جنهن جو گُجُ ڀرجڻ جو ئي نه آهي، نه وري انهيءَ موت کي موت اچڻو آهي." ص\_213

سنڌي ناولن جا مک ڪر دار اڪثر ڪتاب پڙهندڙ، لکندڙ يا اديب ئي هجن ٿا. اهو عام جام هر ناول ۾ محسوس ڪيو اٿم. اميد علي بہ ڪتاب پڙهندڙ ۽ گھڻو وقت لائبريري ۾ گذاريندڙ آهي.

ناٿو جيل مان نيٺ آزاد ٿئي ٿو ۽ آزاد ٿيڻ بعد روزي جي لاءِ پريشان هجي ٿو. مون کي اها کوٽ محسوس ٿي تہ ناول نگار ان کي جيل ۾ ٽوپين ٺاهڻ جو ڀلو ڪاريگر ڄاڻايو آهي تہ آزاديءَ بعد هو روزيءَ لاءِ پريشان ڇو آهي ٽوپيون ۽ اڳٺ ڇو نہ ٿو ٺاهي؟ بهرحال اميد علي جو ڪاروبار سنڀالي ٿو.

لڌي مل جنهن کي ناتي پسٽول سان ماري وڌو هو. پر سندس هڪ پٽ ان جهيڙي ۾ بچي ويو هو جيڪو ننڍو هو. جيڪو 25 سالن بعد وڏو ٿي پيءُ ۽ ڀائرن جو پلاند ڪري ٿو ۽ ناتي کي ماري ٽڪر ا ٽڪر ا ڪري ڪتن کي وجهي ٿو ۽ اتي ناول جي پڄاڻي ٿئي ٿي.

هن ناول جا کوڙ سارا سين ڊرامائي آهن ۽ هي هڪ ڊرامائي ناول آهي. هن قسم جي ناولن ۾ ڪردار جون خوبيون ۽ خاميون واقعن جي ڪري هونديون آهن. هن قسم جي ناولن ۾ جاين جي تبديلي تمام ٿوري هوندي آهي ۽ وقت ٻس بدلجندڙ هوندو آهي. عام طرح ڊرامائي ناول اسان کي ڳوٺ يا هڪ ٻن گھرن کان ٻاهر نہ وٺي ويندو آهي ۽ هي ناول بہ ناٿي جي ڳوٺ ۽ ان جي واقعن، ڪر دارن جي خوبين ۽ خامين جي چو گر د گھمي ٿو.

ا شتياق انصاري انجنيئر. محقق ۽ هي ڪتاب پڙهڻ کان پوءِ هڪ سٺو ناول نگار بہ آهي. جن جو وڏو ڪارنامو بدر ابڙي, ڪليم لاشاري ۽ انور پيرزادي سان گڏ ڪابل درياه کان عربي (سنڌي) سمنڊ تائين ٻيڙي ذريعي ۽ پيرين پنڌ سفر ڪيو آهي. درياه جي ٻنهي ڪنڌين تي موجود ماڻهن جي اٿڻي ويهڻي، ثقافت، ٻولي، قديم آثار ۽ لوڪ داستانن تي ڊاڪيومينٽريز ٺاهيون آهن. گور ک ۽ ڪتي جي قبر جي سوين فوٽن اوچن جبلن تي بہ چڙهيو آهي ۽ ان سان هن شاهڪار ڪتاب بہ تخليق ڪيا آهن. جيكي سنڌ جي تاريخ کي نئون جنم ڏين ٿا. اسان کائنس اهڙي قسم هڪ ٻئي ناول لکڻ جي آشا ڪيون ٿا.

# امداد ڪانھيي جي ناول "آگم پريت" تي ھڪنظر

ادب سماج جو روشن دان آهي ۽ ان روشن دان مان ڪهڙي قسم جي روشني اچي ٿي ۽ ڪهڙي روشني نه اچڻ گهر جي. ناول ان کي پنهنجي پوري ڪينواس ۾ سمائي ڇڏي ٿو. ڪن حالتن ۾ روشني نقصان ڪار به هوندي آهي.

ايڪيهن صدي جي ٻئين ڏهاڪي ۾ ناول لکڻ جو رجحان ۽ تجربا وڌيا آهن. ان ۾ نوجوان ليکاري خاص ڪري ڪهاڻي لکندڙ اڳيرا ٿيا آهن. سنڌي ناول تاريخي تناظر ۾ ڪائي پختي منزل ضررو ماڻيندو.

امداد كانهيوسنڌي كهاڻي جو ال تك مسافر آهي. كهاڻي كتاب مان هت جنم نه وٺندس!!!" هن جو ٻيو جنم هو. ان جي كڏهن پڄاڻي تيڻي ناهي، ڇو ته اهڙا جنم امر هوندا آهن. امداد كانهيي پنهنجي اندر ۾ تيندڙ اٿل پٿل ۽ ڀڃ ڊاهه كري دنيا جا دستور ٺكرائي ڇڏيا آهن. هو دلين جي داستان جو ديوانو آهي. دنيا جي دستورن كان اڳتي هن دل جي دستورن جو كهاڻيون لكيون آهن. جنهن ۾ پيڙاء، سور جي شدت ۽ سماج جو بي در دي وارو دستور به دليلن سان عيان آهي.

امداد پاڻ وڪيل آهي. ان لاءِ آئون هن جي وڪالت ڪرڻ نہ ويٺو آهيان نہ ئي هن مهاڳ ذريعي آئون هن کي وڏو ناول نگار ثابت ڪندس. هي تہ بس هڪ ويلڪم نوٽ آهي، امداد کي ناول نگاري جي دنيا ۾ قدم رکڻ تي!

امداد پنهنجي ڪهاڻي ڪتاب ۾ 2013ع ۾ چيوهو ته "وري ايندس مان" سو هُو هن ناول جي روپ ۾ اچي ويو آهي.

هي ناول "آگم پريت\_آغوش ڌرتي" اسان جي اوائلي دؤر کان ويندي جديد مشيني دؤر ۽ جديديت پڄاڻان جي احساسن ۽ روين کي اظهاري ٿو. هو هت جنم نہ ٿو وٺڻ چاهي پر وري ايندس جا وچن بہ ڪري ٿو. هن ناول جا ڪردار جيڪي فطرتي ماحول واري دنيا جا عڪس بہ ڏيکارين ٿا تہ مصنوعيت جو مکڙو بہ مهڪائين ٿا.

اداس نسلن جي وارو عبدالله حسين چوي ٿو: "پهرين شادي پهرين ناول جيان هوندي آهي. جنهن ۾ ڪيتريون ئي غلطيون رهجي وينديون آهن. شادي آرٽ جي وڏي ۾ وڏي دشمن آهي." هن جو اهو بہ چوط آهي ته "نوانوي سيڪڙو عور تون شادي ۾ ناخوش هونديون آهن."

آئون تہ چوان تو مردن جي شرح وڌيڪ آهي اهي ته سؤسيڪڙو ناخوش آهن. بلڪ اهي ته شادي ڪرڻ ئي ناهن چاهيندا. جهڙي ريت امداد جون پهرين شادي ۾ ڪي محروميون رهجي ويون آهن. اهڙيءَ طرح هن جي پهرين ناول ۾ ڪي غلطيون تي ويون هونديون. جن کي پڙهندڙ جي اک ڳوليندي. مون کي هي پورو پنو ناول جي لوازمات کي پورو ڪندڙ ناول لڳي تو.

جيئن زيور خراب ناهن ٿيندا ۽ سون پراڻو ناهي ٿيندو! تيئن تخليقون به پوڙهيون ناهن ٿينديون، اهي هر دؤر ۾ هر ماڻهو لاءِ نيون هونديون آهن. امداد جون تخليقي ڪهاڻيون ۽ اجهو هي ناول "آگم پريت" پئي پراڻو نه ٿيندڙ آهي.

عربي شاعر معري چيو آهي ته:

"عشق جون ست منزلون هونديون آهن: انس، حب، عشق، عقيدت، عبادت، جنون ۽ موت." هن ناول جا ڪردار آگم، پريت، منصور، الله بخش، وريام، صوبيہ ۽ ٻيا ڪردار ڪي انس تہ ڪي حب تہ ڪي وري ڪوڙي عشق جي منزل جا راهي آهن. آگم ئي هڪڙو اهڙو ڪردار آهي جيڪو جنون جي منزل به پار ڪري وڃي ٿو پر موت واري منزل تي نه ٿو پڄي جيڪا هن ناول جي هاڪاري پهلو کي اڀاري ٿي. آگم جي حساسيت جي ڪيفيت ڪيڏي نه گهري آهي ۽ چوي ٿو:

"اهو اثر ڊسمبر جو نہ هو مون تي، مون کي پکين جي پريت ۽ حيوانن جي جنسيت جي وچ ۾ پيدا تي پيل خلل جي زهر ڇني ڇڏيو هو."

ناول ڪردارن جي مڪالمن ۽ کري سوچ جو پر توو هوندو آهي! اها ڳالهه مون هي ناول پڙهندي امداد کي بار بار پئي ڪئي.

هن ناول "آغوش ڌرتي\_ آگم پريت" جا ٻه حصا آهن.

پهرين حصي "آغوش ڌرتي" جي ٻوليءَ جي ڇا تعريف ڪيان. هر لفظ جو هڪ الڳ پس منظر جڙي وڃي ٿو. نج نبار سنڌي لفظ سان سرشار پهريون ڀاڱو آگم جي لڇ ۽ روح جي بي چيني سان شروع ٿئي ٿو. آگم جيڪو ڌرتي جي آغوش ۾ بي قراري کان فرار ٿي پناهه وٺي ٿو. جنهن ۾ ايڏي سگهاري منظر نگاري آهي جو پاٺڪ لوهه ٿيو وڃي. پڙهندي ان جهان ۾ پڄيو وڃي.

پورن ۽ اتم ڀيم هڪ جڳ ۾ ملن ٿا. پورن اتم کان وڇڙي وڃي ٿي اهو چئي تہ هو واپس ضرور ايندي.

اتم ۽ پورنيما ٻيو جڳ هنن جو آهي. پر هي ٻئي بہ جدائي ۾ جلي وڃن ٿا.

ويدڪانت ۽ ديپ ديوي ملن ٿا. ديپڪ ديوي ويد کي شال الله جو چئي هليو هلي وڃي ٿي ۽ ويد کي به چئي ٿي تہ تون شال الله تائين بنواس ڇڏي هليو اچجان. پر دير ٿي وڃي ٿي ديپڪ ديوي جي مها پرش سان شادي طئي ٿي وڃي ٿي ۽ ويد پنڊ پهال بڻيو سڀ ڏسندو رهي ٿو.

پورب ديوا ۽ ڪويتا نم جو جڳ ٻيو آهي. جنهن ۾ هنن جو وصل ٿئي ٿو ۽ فراق بہ ٿئي ٿو.

جڳن ۾ رولندي ويد ڪانت جوڻ مٽائي پورب ديوا ٿي پوي ٿوپر پوءِ به هن کي ڪويتا نم نہ ٿي ملي ۽ هو ڪاپڙي مسافر ٿي وڃي ٿو تہ هڪ جوڻ متائي هن کي سنڌو ملي وڃي ٿي اها به هلي وڃي ٿي سماج جي رسمي لهرن ۾ لڙهي وڃي ٿي.

ناول نگار جي ٻولي بي حد حسين ۽ تخليقي آهي. جيڪا پوري ناول تي ڇانيل آهي ۽ ڇڪ پيدا ڪري ٿي تہ پڙهندو وڃجي. هو لکي ٿو:

"هوءَ دل جي آرڪيالوجي جي ماهر ڇوڪري" پريت جيڪا آگم وانگي اداس روح آهي. پر جيتري ليکڪ آگم جي ڪردار تي محنت ڪئي آهي. اوتري پريت تي نہ ڪئي آهي.

ناول نگار جي ٻولي ۽ منظر نگاري جي هڪ جهلڪ اوهان جي نظر:
"گهڻا گهڻا ورهيہ جڏهن سمو بدلجي ويو، زمانو مٽجي ويو، جڳ مٽجي ويو، وي ڀي پو کجڻ گهٽجي وڍجڻ وڌي ويا، پکين پريت ڇڏي ڏني، بندوقن جي بارود جي بوءُ گهٽين ۾ ڪاهي پئي، ڪچا اڱڻ پڪا ٿي ويا، ڪردارن جا قدا ننڍا ۽ عمارتن جا اوچا ٿي پيا هئا تہ ماڻهو ماڻهپي کان منهن لڪائڻ لڳا هئا، تڏهن نفس حدون، سرحدون، دنگا، اڱڻ ۽ ڇيڙا ورهائڻ لڳا، وني ور

وساري مر ٿي پاتي، مردن موه ڇڏي ڊوهه ۽ ڏوهه ٿي واڻيا، تڏهن پرال نه بدليا هئا ۽ اکين اڃا رهيل سپنا ڏٺا ٿي..."

دنگن ۾ نرگس وڃائجي وڃي ٿي. مالهي ۽ نرگس جي پريم ڪٿا ۾ ورهاڱي جي وڍ جو منظر آهي. ليکڪ سٺو نڀائڻ جي ڪوشش ڪئي آهي. هن جي تخيلياتي ڪائنات ۾ انيڪ سارا قصا ۽ ڪٿائون آهن جيڪي هن ور ور هن ناول جو حصو ڪيا آهن پر تسلسل ۾ ئي... هڪ انسان (مرد\_عورت) جي ڪهاڻي.

آگم منڙي سان امداد ڪانهيي ناول جو ٻيو حصو "آگم پريت" لکيو آهي. جيڪو دؤر جديد آهي ۽ ان جڳ جا ڪردار هڪ ڪاليج جا شاگرد آهن. اهو واضح ڪيل نه آهي ته ڪاليج ڪهڙو آهي؟ ان مشيني دؤر ۾ محبت جا معراج، انس، حب ۽ جنس تائين محدود آهن. انهن سڀني تي ڪٽ کائيندڙ ڪردار آگم جو آهي. جيڪو انارڪين کي نندي ۽ للڪاري ٿو. جديديت پڄاڻان سماج ۾ پوءِ به ڪي پاسا آهن جن جي گهرائي ۾ ليکڪ نه وڃي سگهيو آهي.

نوجوانن جي ذهني مونجهاري ۽ مشينن جي بيجا استعمال سان ان جي ائبزر ڊٽي کي عڪس بند ڪيو آهي. اهو نوجوان جنهن وٽ سواءِ موبائيل ڪلچر جي ٻيو ڪجه نه آهي. سنڌي نوجوان جي وائڙائپ ۽ مقصد کان هٽيل زندگي جا اولڙا هن ناول ۾ آهن.

باقي مڪمل طور تي هن ناول جي ڪهاڻي ان لاءِنہ ٿو اکليان تہ پڙهندڙ وڌيڪ پاڻ پروڙي تہ هي ناول ڇا ٿو چوي ۽ ڪٿي بيٺو آهي؟ جيئن نتشي کان جڏهن پڇيو ويو تہ توهان ڪنهن ڪتاب بابت رايو ڪيئن ڏيندا ته هن چيو:

"هڪ ڪتاب ڀلو پڙهندڙن ذريعي اڃا ڀلو ۽ ڀلن نقادن ذريعي ويتر واضح ٿيندو آهي."

### نٽشي اڇا وڌيڪ ڳاله چٽي ڪري ٿو:

"اڄڪله ته اڪثر ڪم جو مواد پڙهندڙن جي ٽيڪا ٽپڻي ۾ گم ٿي ويندو آهي. جديد شخصيت جي ڪمزوريءَ جو اظهار بنا حد حساب واري تنقيدي بوڇاڙ مان ٿئي ٿي."

سنڌي ۾ چوندا آهن سکڻي ڪني گهڻو اڀامي. سوهي ناول جيترو پڙهيو ويندو. اوترا نوان زاويا نقاد ڳولي ڪڍندا. پر نٽشي جي ڳاله تي بيهي ڪري. امداد ڪانهيي جو هي ناول پنهنجي مول ۾ مان لهندو.

انڊين فلم ليکڪ جاويد صديقي چيو آهي ته:

"ڪجه ماڻهو غريبي کي اهڙي طرح جيئندا آهن ته دولت ويچاري شڪي ٿي پري کان انهن کي ڏسندي رهجي ويندي آهي."

امداد به غريبي كي ائين ئي جيءُ ويو آهي. دولت صرف شكي ٿي هن كي ڏسندي رهي آهي. ڏک ڏاکڙا ئي انسان ۾ تخليقي صلاحيتون پيدا كندا آهن ۽ ٻيورولاكي\_ رولڻ جو اندازو امداد جي هائي ۽ مضبوط هٿن پيرن مان لڳائي سگهجي ٿو. هن جي اکين ۾ پنهنجي سورن سان ٻين جي ايذائن کي گڏ ڪري سماج کي پر کيو آهي. جيڪو هن جي تخليقن ۾ جرڪي ٿو ۽ جرڪندو رهندو.

مت عقل دي منجهم ڳئي, آيا عشق امام! هڪ موضوعاتي ناول

> سحر گل جي ناول "عشق تمام برهم تمام" تي فڪري تنقيد

ابن خلدون ادب کي علم قرار ڏنو هو. ادب انسان جي جذبن اڌمن ۽ محسوسات جو کرو ۽ هيڻو اظهار آهي. ادب جنهن کي ابن خلدون علم ڪوٺي ٿو. اهو علم اسان تائين اديبن ۽ ڪتابن ذريعي پهچي ٿو. جيڪڏهن اسان چئون ٿا تہ ادب علم آهي ۽ ڪتاب ان جو ذريعو آهن تہ پوءِ رياضي، معاشيات، ڪيميا، فزڪس بہ ادب آهن. گلوبل سماج ۾ ادب پنهنجو اثر ڇڏي ٿو. ماڻهو ان مان اهو علم اخذ ڪن ٿا. جيڪو هڪ تخليقڪار تجربا ڪري سرجي ٿو.

ظفر جوڻيجي لکيو آهي ته "ناول سماج بابت خدا ڪارڻي رپورٽ آهي." سحر گل جو ناول "عشق تمام برهہ تمام" به سماجي ۽ ٻوڌي خلفشار ۽ عشق جي فڪري رپورٽ آهي. جنهن کي سحر گل شاهي نموني پيش ڪيو آهي. هي ناول پڙهندي مون کي بالي ووڊ جي فلم "ڪر ڌارناٿ" جيڪا مون انهن ڏينهن ۾ ئي ڏٺي بار بار پئي ياد آئي ۽ ان جا ڪر دار ۽ منظر ذهن تي تري پئي آيا. فلم جو مک ڪر دار بنا مذهبي ڀيد ڀاء جي پاڻ مسلمان هوندي

هندن جي خدمت ڪري ٿو ۽ آخر ۾ به هڪ هندو کي بچائيندي پنهنجي جان ڏئي ڇڏي ٿو. خير \_ هن ناول جا ڪردار به ڪجهه ائين آهن. هو آهن ته ٻين مذهبن جا پر سندن بنيادي نقطو انسانيت آهي.

ناول نگاره سحر گل پنهنجي پاران ۾ لکي ٿي: "ناول جو مرڪزي خيال ٻڌ مت جي روح کي سمجھڻ ۽ ان جي پانڌين جو عشق جي دنيا ۾ پاڻ پتوڙڻ آهي."

منهنجي نظر ۾ اهو عشق ناهي، شايد ڏاهپ سان پيار ڪندڙن کي اهو قطعي عشق نه لڳندو. جنهن ۾ هڪ انسان پنهنجو سڀ ڪجه گهر گهاٽ ۽ مٽ ڇڏي خاموشيءَ جي ڪن ۾ ڪري پوي. سنڌي تصوف جو بنيادي نقطو آهي ته "خيال در گذر ٿيندا آهن وجود نه!" پر ٻوڌي فلسفي يا هن ناول ۾ وجودن کي در گذر ڪري پر اڻن خيالن کي اهميت ڏني وئي آهي.

عشق هن ناول جو مركزي خيال آهي. عشق منهنجي  $V_2$  به هك عجب الهامي اسرار جيان رهيو آهي. مون عشق تي هميشه پئي غور كيو آهي. اسان وٽ عشق جا جيكي لوازمات جوڙيا ويا آهن. اهي جنسي وڇوٽي كري جنميا آهن. عشق جو لفظ اسان جي چند علائقائي ٻولين ۾ آهي. انگريزي ۾ ان جو ترجمو Love آهي. يا ائين کڻي چئجي ته انگريزي ٻولي کُٽل آهي.

پر عشق جي سائنس ۾ پروفيسر ساجد سومرو هيئن لکي ٿو: "اهوئي سبب آهي جوسڄي مغربي يورپي معاشرن ۾ بلڪ هاڻي ته دبئي جهڙن مسلم ملڪن پر سيڪس فري ملڪن ۾ نه صرف عشق جو تصور ئي ڪونهي بلڪ عشقيه رومانوي شاعري به ڪونهي."

اتي ڪبير جهڙي مغربي سماج ۾ تعليم پرائيندڙ وڏيري کي هڪ ٻوڌياڻي سان عشق ٿي وڃي ٿو. اهو اوسيتائين هلي ٿو جيستائين سنجوڳ ٿئي نٿو.

ايرڪ فرام جي لفظن ۾: "خدا، نبي، پيغمبر، امام، ديوتا سان عشق نہ پر عقيدت ٿيندي آهي."

سو پوڌين جو كو عشق سان واسطو ناهي، اها سڀ عقيدت آهي. گوتم پڌ هڪ فلاسافر يا ائين كڻي چئجي سوشل سائنسدان هو. فلاسافر سان جذباتيت يا لڳاءُ تي سگهي ٿو يا عقيدت ٿيندي. جادم، لطيف يا ميرا جو كو عشق نه آهي بس اهي عقيدت ۾ لڙهيل لڳن ٿا. ذات جي تكميل لاءِ كنهن رشتي ۾ رهڻ لازمي آهي. اڪيلائي اهو عذاب گهر آهي. جنهن ۾ رهي كري ماڻهو جا هڙئي جذبا ۽ احساس ختم ٿيو وڃن. ميرا سان به ائين ٿئي ٿو، جڏهن كيس جادم نكرائي هليو وڃي ٿو ته هوء پنهنجي تكميل ذات لاءِ واجهائيندي ڀٽكندي رهي ٿي.

جادم ۽ ميرا جي شادي يا پيار ڪهاڻي ۾ جتي سڀ معاملا سهي آهن، اتي جادم نفسياتي طور کُتل آهي. ان ڪري اهو رشتو ٽتي پوي ٿو. جادم کي نرواڻ جو نفسياتي روڳ وٺي وڃي ٿو. عشق ۽ عقيدي جون ڪيفيتون ڇو اڀرن ٿيون ۽ ختم ٿي وڃن ٿيون، احساس، جذبا ۽ جنون، جبلتون ڪيئن رت ڪن ٿا. ليکڪ انهن کي سمجھڻ ۽ سمجھائڻ جي ڪوشش ڪري ٿي. ادب جي اندر انسان ازل کان انهن ڪيفيتن کي بيان ڪندو رهيو آهي. جيئن پروفيسر ساجد سومرو چوي ٿو:

"ادب جي ارتقا جو بنيادي ڪارڻ به انهن سوالن ۾ موجود آهي ته احساس, جذبا ۽ ڪيفيتون آخر ڇا آهن؟

ڇو آهن؟

۽ ڪيئن پيدا ٿين ٿيون؟"

هن ناول ۾ جتي سوال آهن اتي کوڙ مونجهارن جا جواب بہ ليکڪ ڏئي تي. ناول جي شروعات شاندار منظرنگاريءَ ۽ ٻوليءَ سان ٿئي ٿي ۽ پڙهندڙ اٿندي ئي حسين فطرتي لقائن ۾ گم ٿي وڃي ٿو. انسان ازل کان پنهنجي ماضي کي ياد ڪري ڪري بيان ڪندو آيو آهي ائين هي بہ ڪبير ۽ مينتوخ جو ماضي آهي. جنهن کي ڪبير ساري سنڀاري ڳائي ٿو. ناول جي ڪهاڻي ٻن پس منظرن ۾ آهي. هڪ ڪبير پنهنجي ڪهاڻي پال ونڊي ٿو ٻيو خطن جي ڏي وٺ آهي ٻن ٻوڌين ۾ جنهن ۾ هڪ گرو ۽ ٻيو شش آهي. اهي جادم ۽ لطيف آهن. جادم سوال ڪري ۽ فڪري بحث ڪري ٿو. گرو به فڪري طور پنهنجي وڌيارتي کي سمجهائڻ جي ڪوشش ڪري ٿو. هي ناول 584 طور پنهنجي وڌيارتي کي سمجهائڻ جي ڪوشش ڪري تو. هي ناول 584 صفحن تي مشتمل آهي. ان ۾ موجود سڀني فڪري نقطن يا اوڻاين تي لکڻ هڪ تمام ڳوڙهو ڪم آهي ۽ هي اڀياس گهڻو طويل ٿي ويندو. منهنجي ڪوشش هوندي تہ تز نموني هن مطالعي کي پاتڪميل تائين پڄايان.

هي ناول ٻڌمت جو Text Book آهي. جنهن ۾ ليکڪ ٻڌمت سان لاڳاپيل ڪو بہ اهڙو اصطلاح نہ رهايو آهي. جيڪو اسان بحث هيٺ آڻي سگهون ۽ انهن سڀني فڪري تاريخي نقطن جي ترتيب سان گفتگو ڪبي. ٻڌمت جي سموري تاريخ اسان جي خطي سان سلهاڙي ڦلوري وئي آهي. جنهن سان پڙهندڙ کي کوڙ معلومات ملي ٿي. پر اتي سوال اهو به آهي تہ ۽ اهو ضروري هو؟ هڪ لحاظ کان ليکڪ کي داد ڏيندس ته 584 صفحن ۾ ٻڌمت کان هڪ تر به اڳتي پوئتي نه ٿي هتي ۽ نه ئي ڪٿي گسي ٿي, تسلسل, ترتيب ۽ الت ڪمال نموني سان ڪئي آهي. ٻڌمت, ٻوڌي, ٻوڌي

شالائون ڪٿ ڪٿ تہ پڙهي پڙهي بيزار ٿي پوي ٿو. ڀلا ان کان ڳاله اڳتي پوئتي ڇو نہ ٿي وڃي!

"اصل ڪيف تہ شعور ۽ ڏاهپ جو دان هوندو آهي، اهوئي تہ اصل عشق آهي."ص\_25

ڪيف معنيٰ ڪيئن آهي؟ هي فلسفي جو مقولو آهي. ٻئي جاءِ تي سماڌي کي عشق جي منزل قرار ڏنو ويو آهي. سماڌي معنيٰ هڪ چتو ٿي عبادت ڪرط. ان مان هڪ خيال لطيف ۽ ٻيو جادم جو آهي. عشق عبادت ڪرط ته قطعي نه ٿو ٿي سگهي. باقي عشق ڏاهپ ۽ شعور سان ڳنڍڻ ۽ ان جو دان چوڻ نيئن ڳالهه آهي. ٻڌمت جنهن کي پوري دنيا مذهب چوي ٿي. اهو ڪڏهن مذهب نه آهي نه گوتم ٻڌ ان کي مذهب طور پيش ڪيو هو. ٻڌ مت جو اشتقاق ڪبو ته به ان جي معنيٰ ڪٿان مذهب نه ٿي نڪري.

ڪنفيوشس، حضرت عيسيٰ کان پنج صديون اڳ چين ۾ ڄائو. پر سندس فلاسافي چين توڙي ڪوريا، جپان، ويتنام ۽ ڪجھ ٻين ملڪن تائين پکڙيل آهي. ائين گوتم ٻڌ نيپال ۾ هندوستان جي سرحد ويجھو ڄائو. پر سندس فلاسافي ۽ تعليم پوري دنيا تائين پکڙيل آهي. ڪنفيوشس هڪ سوشل فلاسافي آهي. جنھن جا ٻہ بنيادي نقطا آهن:

- 1. پنهنجي آس پاس جي ماڻهن جو خيال رکڻ.
- 2. رعيت جي ڀلائي واري حڪمراني يعني Good Governs

ڪنفيوشس چوي ٿو: "اسان پنهنجي موجوده حياتي جا دنيائي مسئلا سمجهي يا حل نہ ٿا ڪري سگهون تہ پوءِ موت ۽ ان کان پوءِ واري زندگيءَ جي رمزن کي سمجهڻ جي چڪر ۾ ڇو ٿا پئون. اسان کي سڀ کان وڌيڪ اوليت پنهنجي حال کي بهتر بنائڻ تي ڏيڻ گهرجي."

ڪيرن آرم اسٽرانگ چوي ٿي: "اگر مهاتما ٻڌ يا ڪنفيوش کان اهو سوال ڪيو وڃي ها ته توهان ڪنهن آسماني هستي تي يقين رکو ٿا ته شايد اهي ڇرڪي پون ها ۽ وڏي نرمي سان جواب ڏين ها ته اهو سوال ڪرڻ مناسب ناهي."

جتي ٻين مذهبن هن دنيا کي ڇڏي ابدي زندگي جورينگٽ شروع ڪيو آهي. ان ۾ هي تولو به اڳيان آهي. ٻڌمت جو پنرجنم ۾ به يقين آهي. جيئن دنيا جي ٻين مذهبن جون رسمون ۽ تهوار نقل ڪري کنيا آهن. ائين ٻڌمت به گهڻو تڻو هندن جي مذهب جي فوٽو ڪاپي آهي. باقي گوتم, ٻڌمت هندومت ۾ طبقاتي اوچ نيچ جي خلاف تي وڃي جهنگ وسايو هو. شروعاتي خط ۾ لطيف پنهنجي شش کي هڪ ڪردار ترائيو جي باري ۾ ٻڌائي ٿو. جو چيني ساڌو هوتيئي ٻڌ جو پنرجنم آهي.

ناول جا مک کردار کبیر، مینتوخ ۽ جادم آهن ۽ ٻیا به دیویون، دیوتا، بوڌي، سیاسي ۽ مختلف کردار ظهور پذیر ٿین ٿا. پهریان ائین لڳي ٿو ته میرا ۽ مینتوخ الڳ الڳ کردار آهن. پر اڳتي هلي خبر پوي ٿي ته میرا ئي مینتوخ آهي. ٻڌمت ۾ ٻه ٻه نالا رکڻ به هڪ عجیب رسم آهي. ٻه نالا منجهائیندڙ ڳاله آهي. ان سان هن ناول ۾ ته ڇا حقیقي دنیا ۾ پریشاني واري حالت ٿي ویندي ته کیر؟ کیر آهي؟ ترائیو جو کردار وڻندڙ ۽ سفلو کردار آهي، جیکو ماڻهن ۾ منایون ۽ مرکون ورهائي ٿو ۽ سندس کرت ٻارن، ماڻهن کي کلائڻ کان سواءِ ڪجه ناهي!

جين، مائيڪل ۽ ڪبير علم بشريات جا اسڪالر آهن. جيڪي لداخ ٻڌمت تي تحقيق ڪرڻ اچن ٿا. سندن ڪم مڪمل ٿيڻ تي ۽ واپسي ۾

sindhsalamat.com

باقي هفتو ئي رهي ٿو تہ ڪبير سان مينتوخ ٽڪرجي ٿي ۽ هو ان تي اڪن ڇڪن ٿي وڃي ٿو.

الكيمسٽ ۾ پائلو كوئيلهو چوي ٿو: "محبت جڏهن ٿيڻي هوندي آهي ته بس ٿي ويندي آهي. محبت لاءِ ڪنهن سبب جي ضرورت كونه آهي." ائين بنا سبب جي كبير به مينتوخ تي موهت ٿئي ٿو.

گوتم ٻڌ جو فڪر سوشل فلاسافي آهي. پر ان کي مذهب جو پاجامو پر ايو ويو آهي. هن کي دنيا جو چوٿون وڏو مذهب مڃيو وڃي ٿو. ٻڌمت به فرقن ۽ وهمي ماڻهن جي کچڻي آهي. هن ۾ فرقيواريت, انتهاپسندي ۽ فريب تي مبني تصور ۽ دقيانوسيت جون انيڪ ساريون ڳالهيون هي ناول نروار ڪري ٿو.

جاڪٽر رسول ميمڻ چوي ٿو: "مون جنهن به ڏاهي کي پڙهيو ان جي سوچ جو الح سڌو مقصد خدا جي ذات آهي. مذهب ۽ فلسفي ۾ عقيدي جو فرق آهي، عقيدو اکيون ٻوٽي قبول ڪرڻو آهي ۽ فلسفي ۾ اجازت آهي ته اکيون کولي قبول ڪيو يا نه ڪيو، دنيا تي مذهبن حڪومت ڪئي آهي. فلسفي کي قابل قبول ڪري بنائڻ لاءِ کيس مذهب جو روپ ڏئي مڙهيو ويو آهي." سو ٻڌ جي فلسفي کي به مذهبي رنگ ڏنو ويو آهي. ٻيو جيڪو هي ٻوڌي ڳاله ڪن ٿا مون کي گوتم کي حاصل ڪرڻو آهي. گوتم ٻڌ ته هڪ انسان هو. جيڪو مري کپي ويو اڄ دور ۾ اها ڳاله ڪهڙي ريت قبول ڪري سگهجي ٿي. هندن مهاتما گوتم ٻڌ کي ڪرشن ڀڳوان جو اوتار ڄاڻائي، پنهنجي مذهب ۾ ضم ڪري ڇڏيو.

پڏ جو هڪ قول ٿوياد پويم: "ٽي شيون ڪڏهن به لڪي نه ٿيون سگهن،
 چنڊ، سج ۽ سچ!" اهيو سچ آهي ته گوتم ٻڌ انسان هو ۽ ان جو فڪر سماجي
 ۽ انساني سنوار جو گس آهي. ان کي الهام سان ڳنڍڻ هڪ فريب آهي.

فراق بابت ليكك كبير جي واتان هئين ٿي چوائي: "سچ اهو آهي ته محبت رڳو سكڻ جي سڌ كي عظيم سمجهڻ ۽ رڳو سكڻ تي قائم رهڻ ڀٽائي جهڙن الڀ كردارن جي كري سگهڻ جو وكر آهي. مون جهڙا عاشق ڏسڻ ۽ ملڻ جا سڌڙيا هوندا آهن. انهن لاءِ وڇوڙو ٽياس تي ٽنگجڻ برابر هوندو آهي." ص\_32

منهنجي خيال ۾ اها دؤر جي تقاضا آهي، ڀٽائي هن دور ۾ هجي ها جيڪو آزاد آهي تہ ڪبير وانگر سوچي ها. ڀٽائي جو دؤر رجد هو. ڏند ڪٿا تي هن ناول ۾ گهڻو بحث آهي ان تي ٿورو سمجهڻ جي ڪوشش ڪبو.

ليكك لكي ٿي: "ڏند كٿا جيئن ته ظاهري ڏيك ۾ غير منتقي هوندي آهي، سو اها جلد مرڻ لاءِ ئي جنم وٺندي آهي. ان ۾ فقط هك نياپو هوندو آهي. جيكو كم جو هوندو آهي. ص\_28

"ياد رک! تو ڀل ڏند ڪٿائن جي غير منطقيت کي ڳجهارت جيان ڀڃي، منجهائن منطق ڪڍي، اڄ جي دنيا کي سمجهائڻ جي ڪوشش ڪر. منجهائن ڳجهيون معنائون به ڪڍ، پر انهن کي حتمي معنائون نه سمجهجان." ص\_43

ڏند ڪٿائون لوڪ ڏاهپ جو گس آهن. جنهن کي اپنائي انسان پنهنجي رهنمائي ڪندو آيو آهي. يوناني ڏند ڪٿائون هجن يا سنڌي ڏند ڪٿائون انهن منجه ڏاهپ جو ڪو نہ ڪو راز لڪل هوندو آهي. گهڻي

وقت کان سنڌي ڏند ڪٿائن کي گڏ ڪري ڪتابي شڪل ۾ آڻڻ جو جنون رهيو آهي. رهيو آهي.

داكتر رسول ميمڻ ڏند كتائن بابت واهد جي ڳالهد كئي آهي: "نه الف آهي، نه الف كان اڳ، سڀ ڏند كتائون آهن، مان ڏند كتائن ۾ جيئرو آهيان. جيئري رهڻ لاءِ ڏند كتائون ضروري آهن. مذهب ۽ نظريا فلسفي جون ڏند كتائون آهن.!"

جيئن ٻين مذهبن ۾ گيڊهڙو آهي ائين ٻڌمت ۾ به انيڪ سار ا ٽولا آهن. جو ليکڪ تر تيبوار ذڪر ڪندي هلي ٿي! چيني ٻڌمت ۽ جاپاني الڳ آهن. وري چيني ۽ جاپاني جدا فرقا آهن.

"ٻوڌين ۾ اهو ويساهہ آهي تہ پاڻي تي هڪ سؤ اٺ ڀير ا سندس نالي جو منتر پڙهي پيئڻ سان هر قسم جي روڳ مان آجو ٿي ويندو." صـ46

ٻڌمت ۾ بہ منتر تنتر جي فضوليات موجود آهي. جن تي مشيني ۽ ميڊيڪل جي اوج واري دؤر ۾ ويساهہ رکيو وڃي ٿو. پوءِ هي فلسفو به قدامت پرستيءِ جي ڪوڙه ۾ وتل ٿيو.

"تو اسان جي دؤر ۾ سنڌ ۾ ٻوڌي نارين بابت پڇيو آهي. سچ اهو آهي ته پانڌي ٻڌمت سنڌ ۾ تڏهن به، اڄ جيان ئي، نهايت ماٺ ۾ ڪنهن سماجي چؤٻول کان سواءِ هلي رهيو هو. اهو سوچيندي ته ان جي پکيڙ سان ويري ان کي ناس ڪري ڇڏيندا.ننڍي کنڊ جي ٽٽڻ کان پوءِ هتي ٻوڌي شالائن ڀؤ جي ان زور هيٺ هميشه آهستڙي ۽ ماٺار ۾ وک کنئي." س\_47

هيءَ اهو فلسفو آهي. جنهن کي مذهبي شڪل ڏئي، وجودي سڪون لاءِ سماج کان ڪٽجي زندگي کي گذارڻو آهي. مٿئين ٽڪري ۾ سنڌ جي

صورتحال جو ذڪر آهي. سنڌ جو ماڻهو ان دور ۾ به پنهنجي سياسي، سماجي حالتن کان ڪن لاٽار پئي ڪئي ۽ هاڻي به اهوئي حشر آهي ۽ ليکڪ کي وري ان فڪر سان گھرو چاهہ آهي.

"بدمت جو اهم ترین پهلو ذهنی سجاگی آهی. آگاهی آهی. جنهن کی سنسڪرت ۾ سمرتي ۽ پاليءَ ۾ سَتِي چون ٿا." ص\_59

پوءِ ان ذهني سجاڳي کي فطرت ۽ انساني ترقي جي لاءِ ڇو نہ ٿو استعمال ڪيو وڃي. ڇو تہ ترقي پذير زندگي کان منھن موڙي کائل ۽ پيئل ڇڏي پهاڙن ۾ انگ اگهاڙا ڪري اڌ جانور ٿي وڃجي. جيڪو نہ ڳالهائي ٿو نہ وري دنيا جمان جو کيس فڪر آھي.

وپاسنا مطلب چتو ڏسڻ ۽ ذهني سجاڳي آهي؟ ان سجاڳي ۾ مان\_پڻي يا آپي کان ڇوٽڪارو. بي تباتي. دکا ۽ موت بابت سجاڳي شامل آهي."

موت کان سجاڳي ڇا يار! اهيا ته موت جي پرچار ڪرڻ آهي. ذهني طور سجاڳ ٿي پاڻ کي ماريو اها ڪهڙي عبادت ٿي!؟ ٻوڌي رسم مون کي زندگي کان مايوس ۽ فراريت جو گس ڏسن ٿيون. وپاسنا جھڙي ڪڌي رسم جو هن ناول جو مک ڪردار مينتوخ شڪار ٿئي ٿي. ٻڌ مت جا ٻه وڏا فرقا آهن. جن جي فڪر جو اگر تنقيدي جائزو وٺجي ته ٻئي فرقا هنايانه ۽ مهايانه ٻئي فتني باز آهن. وٽن ڪو خاص مقصد نہ آهي. جنھن سان معا شري جو ڀلو تئى! هكڙا ٻڌ جي ڳالهين کي جديد دور مطابق تبديل ڪرڻ جي لاءِ قطعي تيار ناهن! ٻيا وري پٿر، امر نيرو پاڻي ۽ عجيب خرافاتي رسمون ۽ ڳالهيون قملائط چاهين تا يا قملائين ييا.

"اهو لازمي آهي ته هڪ سچي ٻوڌي کي واقعن ۾ سبب ڳولهڻ گهرجن، جو ال ڄاڻائي ٻڌمت جي روح جي خلاف آهي. پر سبب ڳولھڻ جو اهو

مطلب نہ آهي تہ هر شيءِ مان روحاني پهلو ڪڍي ان کي کوکلي ماديت پسنديءَ سان ڏسجي." ص\_72

ېڌمت روحانيت ۾ به يقين رکي ٿو. ان جو اندازو ان پيراگراف مان ٿي وڃي ٿو. جڏهن روحانيت، پاڻ سڃاڻڻ، دنيا سڃاڻڻ ۽ ڌيان سڀ ڪجهه آهي ته پوءِ تياڳ ڇو؟ دنيا کان بيزاري ڇو؟ ناول جي ليکڪ جو منظرنگاري جو هنر ڪمال ڪري ڇڏي ٿو. ناول پڙهندي ائين محسوس تئي ته اسان لداخ، ليه تڪسيءِ ۽ ٻين علائقن ۾ پهچي ويا هجون ۽ گهمي رهيا آهيون. هي سڄو ناول حسين منظرن، عڪسن ۽ رنگن سان ڀريو پيو آهي.

هڪمنظر هتي ڏيڻ کان هيٺ بيٺل هيمس جي عمارت جيان قديم هو، ان ينڪريءَ کان هيٺ بيٺل هيمس جي عمارت جيان قديم هو، ان جيان ئي درن ۽ درين تي پر اڻي طرز جي چٽسالي ٿيل هئي. ڪمرن ۾ ساڳي چٽسالي سان فر شي نشست لاءِ ننڍڙيون ميزون رکيل هيون. هيٺ ويهي جن تي ٻڌمت جا تربيت ڪار توڙي شاگرد لکندا پڙهندا هئا. ان کان سواءِ رنگين جهنڊيون عمارت جي مختلف پاسن تي ٽنگيل ۽ ٻوڌي مالائون ماڻهن کي پاتل، اهي هيمس جون خاص نشانيون هيون. ان ڪري اهي مٿي بائين ئي نظر آيون، پوءِ پتو پيو ته اهو سمورو لداخ مزاج هو." ص-91

سحر گل جي هن ناول تي اڳ ۾ ناول جي نانين جا مضمون اچي چڪا آهن. جن ۾ سحر گل جي ڪردار نگاريءَ جي تعريف ڪئي وئي آهي. پر منفنجو رايو ان جي برعڪس آهي. ناول جا مک ڪردار پنهنجي قول ۽ فعل ۾ تضادن سان ڀريل آهن. هن ناول جا ڏند ڪٿائي ڪردار حقيقي دنيا جي ڪردارن کان وڌيڪ متاثر ڪندڙ آهن. ليکڪ انهن ڪردارن جي

ذريعي چڱائي ۽ سٺائي جو ڦهلاءُ ڪري ٿي تہ جيئن پڙهندڙ ان کان متاثر ٿي سگهن.

جين جڏهن مينتوخ کان هي سوال ڪري ٿي: "ڇا سبب هو جو پنهنجو مذهب ڇڏي بڌمت ڏانهن آئين؟"

ان تي ٺھ پھ ور اڻيائين، "سڀ کان پھرين تہ ھڪ ڳالھ واضع ڪريان تہ ٻڌمت ڪنھن بہ صورت ۾ مذھب نہ آھي، اھو ھڪ فلسفو آھي، ڏاھپ آھي." 95\_ص

جڏهن مينتوخ ٻڌمت کي مذهب نہ ٿي سمجهي تہ ڪٽر ٻوڌي وارو سلوڪ ڪري، ڇو وپاسنا ڪري ٿي. فلسفو آپگهات  $\mathbb{K}_2$  تہ ڪڏهن نہ ٿو اڪسائي سگهي. يا وري ٻئي هنڌ مينتوخ خود جين، مائيڪل ۽ ڪبير کان سوال ڪري ٿي:

"اوهان جو ڇا خيال آهي، سقراط جي پاڻ ڄاڻڻ واري تصور جو اهو مطلب هو ته سماج ۽ دنيا ۾ اٿئي ويٺي بنا ئي پاڻ کي ڄاڻجي؟"ص\_97

جڏهن ميرا جو خيال آهي ته سماج ۾ اٿي ويٺي بنا پال نه ٿو سڃاڻي سگهجي ته هو لمبينو ۾ وڃي سڄي دنيا کان ڪٽجي پال موت جي منهن ۾ ڏئي ڇڏي ٿي.

وري جڏهن ڪبير کانئس سوال ٿو ڪري ته به جواب ۾ هو هيئن چوي ٿي: "هڪ ڀيرو وري ورجائيندس عام ٻوليءَ جي معنيٰ ۾ ڌرم نه آهي، اهو هڪ فڪري سلسلو آهي."

ٻوڌي دنيا فڪري سلسلو آهي تہ ان ۾ ايترا نقص ۽ مونجهارا ڇو آهن جو انسان ان ۾ هڪ بيڪار پرزو ڇو ٿو بڻجي وڃي، انسانن کان ڪٽجي پاڻ سڃاڻي، پاڻ کي بک، اڇ ڏئي پاڻ مارڻ ڪهڙو تعميري عمل ٿيو؟ اها تہ

تباهي ٿي! ٻوڌي دنيا ۾ ٽي ٽي سال خاموش رهڻ ڪٿان جي انساني ڪرت ٿي اهو تہ جانورپڻو ٿي ويو. انسان ۽ جانور ۾ بنيادي فرق ڳالهائڻ جو ئي آهي.

اوشو چيو آهي: "مذهبي ماڻهو جي بڻيادي ڪمزوري اها هوندي آهي، هو ٻين کي پاڻ جهڙو بنائڻ چاهيندو آهي." مينتوخ به ائين ئي ڪري ٿي.

پوسٽ ڪارڊن تي ڏاهپ ڀريا نقطا وڏي ذهانت سان ليکڪ موقعي جي مناسبت سان ڳنڍي ڏنا آهن. اهي ناول جي فڪري سگهہ کي ويتر مضبوط ڪن ٿا. پڙهندڙ ڇرڪي حيران ڪندڙ احساسن ۾ وٺجي وڃي ٿو. چار عظيم سچ جيڪي گوتم ٻڌ ٻڌايا ۽ انهن جي حل جي لاءِ اٺ نقطا پيش ڪيا. ڇا اهوئي زندگي جو ڪل سچ آهي. يا آخري ڳجهو حل آهي. چاڪي جي ڏاند وانگر ان کان اڳتي پٺتي نہ نهار لو آهي.

پروفيسر ساجد سومري مطابق: "بت قرم 3000 سال قديم آهي. عيسائيت 2018 سال قديم آهي. پر سماج گهٽ 2018 سال قديم آهي. پر سماج گهٽ ۾ گهٽ 10 کان 15 لک سال قديم آهي. سو ڪالهوڪا مذهب 3000 هزار سالن جا اربن سالن جي فطرت تي ڇا ڳالهائي سگهندا ۽ ڪهڙي ڏاهپ ڏئي سگهندا."

ٻڌ مت انساني سماج جي ڊسڪورس ۾ ناڪام نظر اچي ٿو.

جيئن لطيف جادم کي خط لکي ٿو: "جيڪڏهن ٻڌ جي اصلوڪن ليکن کي هن جديد دور موجب تبديل ڪرڻ جي ڳالهہ ڪندين تہ پوءِ ٻڌ مت جي اصلي فڪر کان پري هليو ويندين." ص-70

جڏهن ال ڄاڻائي ٻڌ جي روح جي خلاف آهي ته دور جديد کان ال ڄاڻائي به ته ان جي خلاف ٿي نه! مهايانه ٻڌ مت ۾ خدا جو تصور آهي. انهن

ٻڌ کي خدا بڻائي ڇڏيو آهي. مينتوخ جيڪا هڪ فلسفي جيان به آهي ته وري ان ئي مذهب جو اثر به مٿس گهڻو حاوي آهي.

جيئن هوءَ ڪيڏو نه سهڻو ۽ معنيٰ خيز مڪالمو ڳالهائي ٿي: "مذهبن علمن تي قبضا ڪيا آهن." ص\_134

مينتوخ ظاهري طرح ته پاڻ کي غير عقيدتمند چوي ٿي، پر اندر ۾ عقيدي پرست آهي. ٻڌ مت ڇو ۽ ڇا لاءِ جو دليل هن ناول جي ئي لفظن ۾ ڏيندس: "فڪري نظرين کي لاڳو ڪري سماج سڌارڻ جو خيال بهترين آهي، پر ان لاءِ عظيم عوام دوست ۽ غريب دوست سياسي ۽ سماجي نظرين کي ڇو نہ سماجن تي لاڳو ڪرڻ جي ڪوشش ڪجي؟ هروڀرون بطور مذهب اڀريل ٻڌ مت کي لاڳو ڪري سماجن جي متروڪيت مختلف واقعن ذريعي پئي پنهنجا ڀيانڪ روپ ڏيکاريندي آهي!"  $ص_135$ 

ڏند ڪٿائي ڪردار اميتايہ ٻڌ جنهن کي گوتم ٻڌ جهڙو سمجهيو وڃي ٿو. هن ڪردار بابت وڌيڪ ناول ئي پڙهيو وڃي، باقي سندس بابت اهم ڳالهه اهيا آهي تہ محبت جو ٻڌ سڏيو ويندڙ اميتايہ ٻڌ انسانن ۾ شعور ۽ روشن خيالي پيدا ڪندڙ سمجهيو وڃي ٿو. ٿچ ڪوانگ به هن ناول جو مضبوط ۽ ڪميٽيڊ ڪردار آهي. جنهن تي مختصر راءِ ضرور رکبي، تاشي ۽ خوان لي ساڌوئن جا ڪردار به پنهنجو اثر ڇڏين ٿا. لائق ليکڪ ناول ۾ ٻڌ مت جا ٻه پاسا کڻي آئي آهي ۽ سڄي ناول ۾ فڪري ڳالهه ٻولهه ڪنهن به موضوع جي ته تائين لهي وئي آهي. هتي ٻڌ مت جي اپتار تمام گهيري ڪئي وئي آهي.

ناول جي هڪ ڪردار جي سوچ: "نظريو يا فلسفو کڻي ڪهڙو به هجي، ويندي عقيدو ڇو نه هجي، ان کي لازمي طور عمل جي ميدان ۾ آڻجي ته

مٿيئن اها پرک ٿئي تہ اهو تصور سماج ۾ هلڻ جي قابل آهي، اهو سماج کي اڳتي وٺي ٿو وڃي، يا پوئتي ٿو ڌڪي؟" ص\_160

هن وقت دنيا ۾ 200 ملين ٻوڌي آهن. مسلمان 500 ملين ۽ هڪ بلين کان وڌيڪ عيسائي آهن. ان مان ائين لڳي ٿو ته ٻڌ، حضرت عيسيٰ ۽ حضرت محمد صلعم جي ڀيٽ ۾ گهٽ ماڻهن کي متاثر ڪيو. هندوستان ۾ ٻڌ مت جي ناڪام ٿيڻ جا سبب اهي به آهن. هندوئن ڪيترائي اصول اپنائي انهن کي پنهنجو ڪري ڇڏيو. چيني جو هڪ وڏو تعداد پاڻ کي ٻڌ جو پيروڪار نه ٿو چوائي پر ان جي فڪر کان متاثر آهي.

اسلام ۽ عيسائيت جي ڀيٽ ۾ ٻڌ مت وڌيڪ امن پسند مذهب/فڪر آهي. عيسائيت، جي يورپ ۾ جنگيون وڙهيون ۽ اسلام ۾ جيڪي جهيڙا تيا انهن جي ڀيٽ ۾ ٻوڌي وڌيڪ امن وارو اثر رکندڙ نظر اچن ٿا. پر جيئن حضرت عيسيٰ، يا حضور سائين جي فڪر ۾ غلط رسم رواجن کي وجهي، فڪري طور الڳ الڳ ڌارائون جوڙيون ويو آهن. اهڙو ئي چڪر هن ٻوڌين بہ گوتم ٻڌ جي فڪر سان ڪيو آهي. اهي پاڻ ۾ سخت اختلاف به رکندڙ آهن. ٻوڌي نرواڻ جي آڙ ۾ انسان کي نڪمو ۽ ناڪاره بڻائي ڇڏين ٿا.

## ڪنهن دانشور جو چوڻ آهي تہ: "موت فلسفي جي تخليق ڪئي آهي."

موت سان منهن مقابل ٿيڻ ڪري انسان جون فڪري صلاحيتون جاڳن ٿيون. موت کي لاحق سمجهي ۽ ان تي سوچي زندگي بابت ڪو ناڪاري نظريو ته نه ٿو جوڙي سگهجي، جيئن ٻڌ، شوپنهار جوڙيو هو. ليکڪه لکي ٿي: "مون ڀاسيو ته ٻڌ مت جو جوهر ۾ ارتڪاز وارو فلسفو در اصل انساني جيون جو فلسفو آهي. پنهنجي چوڌاري مادي توڙي خيالي لقائن کي ارتڪاز سان سمجهڻ کان سواءِ ماڻهوءَ جو انسان بڻجڻ ممڪن نه هو."

آءُ ان جيون جي فلسفي کي ڪل ۽ آخري فلسفو نہ سمجھندي رد ڪريان ٿو. ڪردار نگاري مختلف قسمن جي ٿيندي آهي. هڪ تہ ناول نگار خود ڪردارن جي جذبن ۽ احساسن کي بيان ڪري! ٻيو ناول جا ڪردار خود پنھنجن جذبن جا ترجمان بڻجن. ليکڪ ناول ۾ ٻنھن قسمن جي ڪردار نگاري کي چٽيو آهي. ڪبير ۽ مينتوخ جي فڪري مناظري ۽ جذباتي اٿل پٿل ۾ پائڪ گھڻو مستفيد ٿيو پوي ۽ من مگن ٿي وڃي ٿو.

جڏهن ڪيبر مينتوخ کان پڇي ٿو ته "درد ڇا آهي؟" ليکڪ درد لفظ استعمال ڪيو آهي. مينتوخ ڪيڏي نه اندر ۾ کپي ويندڙ ڳالهه ڪئي آهي: "فقط احساس ۾ آهي، ٻاهر احساس جو لينس. اندر جو پيالو خالي ڪري پوءِ ڏسجي ته ڪٿي آهي درد؟ درد کوٽ جي احساس ۾ آهي، اهو احساس ڪٿان آيو؟ انسان هر قسم جي درد کي پنهنجي زير ڪري ان کي تسخير ڪري سگهي ٿو." ص-167

جين مت ۾ آواگون جو نظريو انهن جو بنيادي اصول آهي. ان نظريي مطابق: "انسان جي ڪمن جا نتيجا ان جي مستقل جي جور تي اثر انداز ٿيندا آهن."

وري هي ڳالهه به سوچن ۾ وجهيو ڇڏي ته جين مت ۾ سخت بک ڪٽي پاڻ کي مارڻ به قابل تعريف عمل سمجهيو وڃي ٿو. نرواڻ ۽ آواگون ڪو خاص فرق نظر نه ٿو اچي. مهاوير چوي ٿو نفسي خواهشون ختم ڪيو. ائين ئي گوتم به چوي ٿو. جين مت ۾ خدا جي تصور بابت مهاوير ڪجهه نه چيو آهي. هي به عدم تشدد جا حامي آهن. هندوستان کي هن فڪر به متاثر ڪيو. ساڳيون ڳالهيون ٻڌ ۽ ٻوڌي به ڪن ٿا.

جين مت يا ٻڌ مت جي ڪيترن ئي عقيدن سان معاشري جي بنيادي بيھڪ تباهہ تي وڃي تي. انساني حيات جي هي سڄي ڪار گذاري ساڃه جي ڪري آهي. آواگون يا نروال \_ ڏاهي ٿيڻ ۽ سور جي خبر هجڻ کان پوءِ ڪجه بچي نہ ٿو! سوال اهو بہ آهي تہ انسان جي ڏاهي ٿيڻ کان پوءِ ڇاهي؟ آءُ تہ چوندس مايوسي! ان ڪري ئي وپاسنا ۽ بک ۾ مرل کي ترجيح ڏني وڃي ٿي. اهڙي نروال جو ڪهڙو فائدو؟ نروال ڪري زندگي جو رومانوي احساسن بنا جيئڻ فضول تي وڃي ٿو.

گهڻ نفسياتي ماهرن جو چوڻ آهي ته "رومانويت مان نڪرڻ هڪ قسم جي بيماري آهي. نرواڻ ڊپريشن جو نالو آهي. جنهن زندگي کان فراريت اختيار ڪري Meta Physics سوالن تي سوچيو وڃي ٿو. دنيا ۾ ٽي سو ڌرم آهن. سڀئي چون ٿا اسان وٽ اچو ته اسان وٽ نجات آهي ان باوجود به دنيا جي حالت سڌرڻ بجاءِ بگڙ جندي پئي وڃي. ڌرم اميرن جو وندر آهن. غريبن جا ڌرم ٻيا آهن. هي ڌرم به اميرن جو آهي. هن ڌرم ۾ غريب لاءِ ڪا ڪشش نه آهي.

ليكك منظركشي زندگي سان ڀرپور كئي آهي! ناول ۾ مختصر لفظن ۾ حسين منظر: "شي ۾ هك مقدس مڇيون نالي ڍنڍ هئي. جنهن جي چوڌاري وسندي كي چراگاهي علائقو پئي سڏيو ويو. شي وٽان مٿاهينءَ كان بہ ان ڍنڍ ۾ آڙيون ترندي نظر پئي آيون." ص\_180

هن ناول ۾ جيڪا وڌ ۾ وڌ بحث طلب ڳالهه آهي اها ناري تياڳ واري رسم يا عقيدو آهي. ناري تياڳ ته پري، پر ناري کي ڇهڻ سان به گناهه تصور ڪيو وڃي ٿو. هن نقطي تي ناول ۾ گهڻو بحث آهي.

هن ناول جو ئي هڪ مڪالمو آهي: "مون ان تي سوچيو تہ آخر ڇا ناريءَ ۽ مرد جي هڪ ٻئي کان ڏوري سان ڪنهن فرد جو ٻڌ مت مڪمل ٿيندو؟" 186-ص

ڪنوارپ کي روحانيت سان سلهاڙڻ هڪ عجيب منتق آهي. اهو سڀ مهاوير ۽ گوتم ٻڌ اچي ڪيو. ان کان اڳ اهڙو ڪو ٻه مثال هن خطي ۾ نه ٿو ملي. اهي ويدن يا اپشندن جا خالق هجن يا شارح! مهاوير ۽ ٻڌ پوءِ هن خطي ۾ جنسيت کي ختم ڪرڻ ۽ ناري تياڳ جي بيمار ۽ سماج دشمن روايت جا بنياد وجهندڙ هئا. جنس کي دٻائي ڪري انسان ڪهڙو ذهني سڪون حاصل ڪندو يا Stress گهٽائيندو. اهوئي سبب آهي ته ڪبير جادم ۽ مينتوخ بن بن ڀٽڪندا رهن ٿا. پر سڪون هن جي حصي ۾ نه ٿو اچي. توڙي جو جادم ۽ ميرا کي پنهنجو زبردست گهر آهي ڪار آهي ۽ ڪبير ته آهي ئي جاگيردار گهراڻي جو!

شو مراقبي جا 112 طريقا لکيا هئا. اهي ذهني دېاء گهٽائڻ جي سائنس آهن. ميلاپ به ته مراقبو آهي. جنهن ۾ سڀ دېاء پريشانيون مڪمل ڇڻي وڃن ٿيون، سڪون نصيب ٿئي ٿو. اوشو پنهنجي ليڪچرن ۾ مراقبو لفظ 25 هزار ڀيرا ڪم آندو آهي ۽ محبت 42هزار ڀيرا استعمال ڪيو آهي. اوشو مراقبو ۽ محبت جي انيڪ سارن مفهومن کي سمجهائڻ جي ڪوشش ڪئي آهي. پر اها ٻڌ واري مراقبي واري نه آهي جو انسان پاڻ وساري ختم ڪري ڇڏي. مراقبو هڪ قسم جي سائيڪو تراپي آهي. مراقبو ايجاد ڪيو. سائنس آهي. اوله سائيڪو تراپي ناهي ۽ اوڀر اڳ مراقبو ايجاد ڪيو.

ٻڌ مت تہ محبت جي خلاف آهي. ٻن محبت ڪندڙن کي ٻڌ مت پاپ سمجهي ٿو. ائين ئي سڀ مذهب بہ اها ئي پرچار ڪن ٿا. ٻڌ مت بہ ٻين مذهبن جي ئي تقليد ڪري ٿو. جيئن هن ناول جا ڪردار جادم, ميرا,

ڪبير، لطيف ۽ ان جي آمريڪي محبوبہ انھن سڀني جي عشق جي وچ ۾ ٻڌ مت اچي وڃي ٿو. اهي هڪ ٻئي کي ان لاءِ ڇڏي ڏين ٿا تہ ان سان انهن جي سچي ٻوڌي هجڻ تي الزام اچي ٿو. ان لحاظ کان هن ناول ۾ هڪ وڏو بهترين گفتگو موجود آهي. پر اهو ڪنهن نتيجي تي نہ ٿو پڄي پر اهو ئي ٻڌ مت ۾ ناري تياڳ هجڻ گهرجي! منهنجي خيال ۾ ناري تياڳ سان شايد ٻوڌي هن ڌرتيءَ تي ڄم روڪ ڪرڻ چاهين ٿا شايد!؟ باقي ٻيو تہ ان جو فائدو كونهي، اها هك غير انساني رواج لڳي ٿو.

ناول ۾ ٻوڌين جو سياست سان هجڻ، سنڌ، ويتنام ۽ آمريڪا جون پاليسيون, جيئل ۽ مرط, سياسي سماجي معاملا, ٻڌ مت ۾ شادي, ڏند كتائي كردار ايوالكتشوارا, بودي جهركي, چنڊول جيكو مختلف ٻوليون ڳالهائي ٿو. ويٽنامي سياسي پس منظر, ساڌو ٿچ ڪوانگ جو Suicide Protest اهم ترين ۽ معلوماتي آهن. ٿچ جو ڪردار پاڻ ارپڻ وارو جذبو ڏاڍي پيڙا ۾ وجهي ڇڏي ٿو ۽ پڙهندڙ اداسي جي آسمان هيٺ اچي وچى ٿو.

مزي جي ڳالهہ تہ ڪبير ۽ مينتوخ جتي بہ پهچن ٿا تہ اتي ڪو نہ ڪو ميلو يا ڪورس شروع ٿيڻ وارو هجي ٿو. ٻنهي ڪو بہ ايونٽ رهجي نہ ٿو. سڀ مڪمل لڳي ٿو عجيب آهي نه! ٻوڌين جي لاءِ هر وقت جيڪو کاڌو تيار هجي ٿو ان جو ڪو خاص اشارونہ ڏنل آهي تہ ان جي لاءِ ڪير چندو ڏئي تو جو هزارين ساڌو آرام سان بروقت کاڌو کائن ٿا. اسلام يا عيسائيت ۾ جئين كورس ٿين ٿا ۽ كورس پورو كندڙ كي عالم، مفتى سڏيو وڃي ٿو. ائين ٻوڌي بہ ڪورس ڪرائين ٿا. ضرور انهن تربيتي ڪورسن جا ڪا في

sindhsalamat.com

هوندي. اهي مفت ۾ تہ نہ هوندا. جيڪي ڪو غريب غربو تہ نہ ڪري سگھندو. ڪيبر ۽ مينتوخ بہ هر وقت ڪرايي جي ڪمرن ۾ رهن ٿا.

نچيئرن شوشو ٻڌ مت جو هڪ فرقو آهي. ڪي محقق نچيئرن کي ٻڌ مت ۾ وڏين تبديلين آڻڻ جي ڪري مليٽنٽ پيغمبر به سڏيندا آهن. مينتوخ ۽ ڪبير جو پيار منجهيل آهي. ٻنهي ڪردارن جو Vision چتو ناهي. ڪيبر ڪنهن ٻوڌي رسم تي ٽوڪ ڪري ٿو ته مينتوخ سهي وڃي ٿي پر اتي ئي وري ڪبير کي ڇڏي ٻوڌي راهه تي هلي پوي ٿي ۽ اتي وري لکي ٿي: "روکان ۽ تنهنجي پيار کان پري وڃڻ ڪيڏونه ڏکيو آهي ڪبير!) ص\_492

لطيف جو ايمان جي عشق کي لت هڻي عقيدي کي اوليت ڏيڻ به غير اخلاقي عمل لڳي ٿو. تارا ديوي جهڙا ڪردار ٻين مذهبن ۾ ڪنهن قدر گهٽ آهن جيڪي صنفي برابري جي جنگ وڙهن ٿا. محبت کي غلط چوڻ سڄي دنيا جو روايتي ڌنڌو آهي. ٻڌ مت يا ٻوڌي جي نظر ۾ به محبت پاپ آهي! محبت, شادي, جسماني تعلق ٻوڌي راهه ۾ رنڊڪون آهن. محبت ۽ مذهب هڪ ٻئي جا دشمن آهن. دنيا جو هر مذهب محبت ۽ هن دنيا کي رد ڪري ٿو ۽ ٻوڌين جو به اهوئي نقطه نظر آهي.

جئين هن پيراگراف ۾ آهي: "اهو ٻڏي هوءِ ڪيتري دير تائين اداس رهي. ڏاڍي ارمان مان چيو هئائين: "جادم بلڪل صحيح ڪيو هو، ڪبير. ٿيڻ ته ائين ڪري گهر جي هر سچي ٻوڌيءَ کي. هن جو تياڳ غلطي نه هئي جي هو ٻوڌ \_ستو ئي پنڌ تي هو ته... پوءِ هو واپس ڇو موٽيو، هن خواهش جي غير جتادار دنيا ڏانهن؟ هو مايا جي موهه پنيان ڇو هلڻ لڳو، اوچتو، صحيح رستي تي هلندي ۽ "ص\_553

مينتوخ جيڪا پهريان منتقي، روشن خيال ۽ گهري سوچ رکندڙ لڳي ٿي پر اوچتو هوءَ ڪٽر ۽ عقيدي پرست ٻوڌياڻي ٿي ڪبير کي غير معقول دليل ڏئي پنهنجي عقيدي کي سهي ثابت ڪرڻ جي ڪوشش ڪري ٿي. ڪبير جو عشق ۽ محبت بہ آخر ۾ منجهيل منجهيل لڳي ٿي. ڪڏهن هو ان کي ديوي ڪري پوڄڻ چاهي ٿو تہ ڪڏهن ڪيئن؟ سندس من ۾ چٽو ناهي تہ اها رسم هن کي ديوي ٿي بڻائي يا موت جي منهن ۾ ٿي وجهي!

هونئن ته هي ناول گھڻائي نقطا نروار ڪري ٿو پر هي ٻه جملا ڄڻ هن ناول جو تت آهن:

"بدّ مت كي عشق ۽ عقل ٻئي سال كڻي هلڻا پوندا ته جيئن ٻوڌي سختيءَ جي نتيجي ۾ سماج ۽ انسان ماڻين وڃائين نه!" ص\_ 576

سحر گل جو هي ناول ٻڌ مت تي تنقيد آهي. جنهن ۾ هن ٻوڌين جي ريتن رسمن ۽ عقيدن جي اکيل ڪئي آهي. ٻوڌين جي نفسيات کان هي ناول ٻاهر نہ ٿو نڪري. ٻوڌي نفسيات ناڪاره ذهنن ٺاهڻ جي نرسري آهي. روبوٽي ماڻهو ٺاهي ڪهڙو سجاڳ سماج اڏي سگهجي ٿو. حد کان وڌيڪ تحقيقي مواد ناول جي رس چس کي ڌڪي بيزار ڪري وجهي ٿو. باقي ناول جي ٻولي ۽ فڪري گفتگو شاهڪار آهي.

# اختر حفيظ جي ناول ڪووڊ\_19 تي تنقيد

ڪووڊ ـ 19 ناول تي ڪافي تبصرا منهنجي نظر مان گذريا. جن ۾ رڳو اهو ئي زور هو ته هيءُ 'وبائي ادب' ۽ 'وبا جي موضوع' تي لکيل پهريون سنڌي ناول آهي. جڏهن ته ان ناول جي نالي منجهان ئي ظاهر آهي ته هيءُ ڪووڊ وبا جي موضوع تي لکيل ناول آهي.

مون جڏهن هيءُ ناول پڙهڻ شروع ڪيو ته ڀانيم، جيڪو ناول نويس دوست گهڻ پڙهيو، سٺو صحافي ۽ نقاد طور مون وٽ سڃاڻپ رکندڙ آهي ۽ سنڌي ناول جي فني ۽ فڪري پاسن جي هر گهٽ گهيڙ کان واقف آهي، ان جو ناول ته مڪمل شهپارو هوندو! ۽ پڙهڻ ۾ لطف ايندو! پر افسوس! ناول ان معاملي ۾ مڪمل مايوس ڪيو.

ناول جي ٽيڪنڪ بابت: هي هڪ تجرباتي ناول آهي. جيڪو شارٽ سائيڪل استوري جي ٽيڪنڪ تي لکيو ويو آهي. ڪجهه اسڪالر ان کي سائيڪل استوري جي ٽيڪنڪ تي لکيو ويو آهي. ڪجهه اسڪالر ان کي Fix up Composite Novel يا qu وري ان کي Short Story Cycle هر هڪ Novel سڏين ٿا. ڪي وري اهو دليل ڏين ٿا ته ان جي حصن ڪهاڻي کي الڳ هجڻ گهرجي. جڏهن ته ٻيا وري چون ٿا ته ان جي حصن کي هڪ ٻئي تي منحصر هجڻ کپي. هن ٽيڪنڪ جا تجربا سائنس فڪشن جي بہ ڪيا ويا آهن. سنڌي ۾ هي تجربو ڪيترو ڪامياب ويندو يا ليکڪ ڪيتري قدر لکڻ ۾ ڪامياب ويو آهي .ان تي ڳاله ٻوله ڪيون ٿا.

ناول ٻن حصن ۾ آهي. حصي پهرين ۾ چائنا جو پس منظر آهي, جنهن ۾ 11 ننڍا باب آهن. حصي ٻيئن ۾ سنڌ جو ماحول ڏيکاريل آهي. جنهن ۾ 19 ننڍا باب آهن.

ناول جي ٻولي: هي ناول ٻوليءَ جي لحاظ کان تمام گھڻو ڪمزور ۽ غير معياري آهي. ليکڪ جي ٻوليءَ تي اردو ۽ انگريزيءَ جو گھرو اثر آهي. جنھن سان اڪثر جملا اردو انداز ۽ ترجمي جو ڏيک ڏين ٿا. هن کي اها بہ خبر ناهي ته عام استعمال ۾ ايندڙ لفظن جا سنڌي لفظ ڪهڙا آهن.اهي لفظ ضمير متڪلم ۾ لکيل آهن. اڃا جي ڪردار ڳالهائن ته به ڪم هلي ويندو پر ليکڪ خود لکي پيو.

Language Extinction and Death: when the speaker/Writer of the language uses the words from other languages in their native language.

مٿيئن اصطلاح موجب ٻولي مرندي آهي ۽ تخليق ڪار جو ڪم ٻولي بچائڻ آهي.

ناول جا ڪردار: داڪٽر وويانگ جيڪو هن ناول جو مک ڪردارن منجهان آهي. ناول جي شروعات هن ڪردار سان ٿئي ٿي. ليکڪ جو هي ڪردار اڌورو ۽ متضاد لڳي ٿو، ائين لڳي ٿو ليکڪ هن تي ڪو ڌيان يا محنت نہ ڪئي آهي. هڪڙو تضاد، ڊاڪٽر وويانگ جي لاءِ ليکڪ لکي ٿو تہ هو ميڊيڪل سائنس تي تحقيق ڪندڙ آهي. اڳتي هلي چوي ٿو ته ڊاڪٽر وويانگ سيڪس ڊالز تي تحقيق ڪندڙ آهي ۽ ان تي وڏو مقالو داڪٽر وويانگ سيڪس ڊالز تي تحقيق ڪندڙ آهي ۽ ان تي وڏو مقالو لکيو اٿس. پهرين ڳاله ته سيڪس ڊالز مشين ۽ روبوٽ آهن ته ميڊيڪل تحقيق ڪئين ٿي؟ ٻئي ڳاله ته سڪيس ڊالز کي ميسر ڪرڻ ميڊيڪل نه

پر سماجي معاملو آهي. هي سوشل سائنس جو موضوع آهي نہ ڪي ميڊيڪل سائنس جو.

ٻيو تضاد، ڊاڪٽر وويانگ جي پريميڪا ساشي جيڪا ڊاڪٽر کي جمجمو وقت ڏئي ٿي، پرڀائي ٿي ۽ هن جي جنسي عمل لاءِ اڀارڻ جي ڀرپور ڪوشش ڪري ٿي. پوءِ بہ ڊاڪٽر مطئمن نہ ٿو ٿئي. پر ڊاڪٽر سڪس ڊال کي ڏسي هر کي ٿو پوي. هڪ انساني جذبا رکندڙ نازڪ صنف هن کي ان لاءِ ڇڏي وڃي ٿي تہ هن ۾ گرمي جوشي ناهي. پر اهوئي ڊاڪٽر هڪ مشيني گڏي کي ڏسي ٿو تہ ليکڪ چوي ٿو: "من ۾ نون امنگن جنم ور تو."

ٽيون تضاد هن باب ۾ اهو آهي ته وبا جي نشاندهي اڃا ٿي ئي ناهي ته ان کي ڪرونا ڪرونا جو نانءُ ڏنو وڃي ٿو. ها ان وائرس جو شڪ ته ظاهر ڪري سگهجي ٿو ۽ چڪاس جو انتظار ڪئي بنا ڊاڪٽر ڪرونا جي اڳڪٿي ته ڪري سگهي ٿو نتيجو نه ٿو ڏئي سگهي ۽ رپورٽ بعد اعلان ڪري سگهبو ته هي جيڪا وبا پکڙجي رهي آهي اها ڪرونا آهي. پر ليکڪ ائين بيان ڪري ٿو ته ڄڻ ڊاڪٽر وويانگ کي اڳ ۾ ئي خبر هجي.

موچائو جي ڪردار بابت اهو تضاد آهي ته روحانيت ۾ به يقين رکي ٿو ته مادي پرست به آهي. ليکڪ ان کي صاف ڪري نه بيان ڪيو آهي.

سجاد جو كردار جنسي ويڳاڻپ يا بك جو شكار آهي. توڻي جو هو شادي شده به آهي، اهڙي قسم جي پورنوگرافي اكثر سنڌي ناولن جو حصو آهي. جيكو هك تعميري كردار نه ٿو چئي سگهجي جنهن كان متاثر تجي.

استيفني جو كردار به واضح ناهي! ليكك جا كردار تكرا تكرا الكراد الكراد الكردار جي چتائي ضروري هوندي آهي. هوء

نرس آهي ته ان کي Pandemic حالتن بابت ڪي منظر ڳالهرائڻ گهرجن ها پر هوءَ صرف سجاد جي بستر گرم ڪري ٿي ۽ ٻيو ڪو ڪم نه ڏيکاريو ويو آهي. سجاد به جنسي فرسٽريشن جو شڪار آهي ۽ هن جون اکيون هن جي ڇاتي ۾ آهن. ياسيمن جيڪا سجاد جي گهر واري آهي. ان جو ڪردار به ڌنڌلو آهي. حاجي عثمان جو ڪردار به منفي ۽ بي ايمان آهي. جيڪو مذهبي هوندي به نڳي ڪري ٿو. ليکڪ هن ڪردار کي صحيح نموني چٽيو آهي. ڇو ته ملان اهڙا بيڪار هوندا آهن.

I جاڪٽر ويانگ جو ڪمرو: سنڌي ناولن جي رومانٽڪ هجڻ تي ڪجه ليکڪن ۽ تجزيي نگارن کي وڏو اعتراض رهيو آهي. پر هن ناول جي پهرين باب ۾ ئي ليکڪ Sex Dolls جي اشتهاري مهم ڪرڻ شروع ڪري ڏئي ٿو ۽ اهو Sex Dolls جي خوبين ۽ آسائشن جي پرچار گهڻي جو گهي ٿي وڃي ٿي، پڙهندي ائين محسوس ٿئي ٿو ته ليکڪ Sex Dolls جي ڪنهن ڪمپني جو نمائيندو هجي يا ان کان پئسا ورتا هجنس. خبر جي ڪنهن ڪمپني جو نمائيندو هجي يا ان کان پئسا ورتا هجنس. خبر نٿي پوي ته ليکڪ ڪهڙو اسڪول آف ٿات ڏيڻ چاهيو آهي يا ڪهڙي فڪر کي پڙهندڙ تائين پهچائڻ ٿو چاهي!

باب ـ II موچائو جو اپارٽمينٽ : جديد ناول Myth جي چادر پائي يا ان جي اوٽ وٺي اچي پيو. ڪيترين ئي ڏند ڪٿائن کي ناول نگار پنهنجي ناولن ۾ سمائڻ لڳا آهن ۽ نئين سر بيان ڪرڻ لڳا آهن. هن باب ۾ ليکڪ Myth جو سهارو وٺندي باب جي ڀرائي ڪئي آهي. موچائو جي باري ۾ اهو واضح نہ ڪيو ويو آهي تہ هو ڪهڙي جاءِ تي ويو جتي هن کي وائرس لڳي ويو. بس اهو ڏيکاريل آهي تہ موچائو پنهنجي پٽ لي چؤسان اپارٽمينٽ ۾ رهي ٿو. ناول نگار کي کيس ۽ سندس جي استعمال جي خبر نہ آهي، جيئن

لکي ٿون (سندس پيءُ کيس). هن باب ۾ اردو طرز جا جملا ۽ انگريزيءَ جي لفظن جي ڀرمار آهي. ناول نگار کي شيون, واقعا ۽ ڳالهيون چٽيون رکڻ گهرجن; جيئن پڙهندڙ منجهي نه!

\_ III فنگ مي يا جو گهر: هن باب ۾ فنگ مي يا جي ڪهاڻي آهي, جنهن کي وائرس لڳي ٿو ۽ ان جا سبب ٻڌايل ناهن ته کيس ڇو وائرس لڳي ٿو. فنگ مي يا نوڪري جو مدو پورو ڪري گهر ۾ رهندڙ آهي, هن باب ۾ پروف جون غلطيون آهن جيڪي ايڊيٽ ڪرڻ کپنديون هيون.

IV وويانگ جو ڪمرو: هن باب ۾ ڊاڪٽر وويانگ گرفتار ڪيو وڃي ٿو. ڇو ته هو وائرس بابت اڳڪتي يا نشاندهي ڪري ٿو. توڙي جو چين ۾ مذهب آهن پر چين سائنسي سوچ رکندڙ ڪميونسٽ رياست آهي. الائي ڇو انتظاميه ڊاڪٽر جي ڳالهه کي ليکي ۾ نه ٿي آڻي ۽ ٻڌي ٿي ڇڏي. ليکڪ "ئي" جو استعمال ايڏو ڪري ٿو جو هر هڪ جملي ۾ ئي ٿو لکي. تقريبن سڄي ناول ۾ ان جي ايڊيٽنگ ٿيڻ گهرجي ها. "ئي" حرف تفسير آهي، جيڪو اسم، فعل، ضمير جي خبر جو تفسير ڏيکاريندڙ آهي. مثال: آهي، جيڪو اسم، فعل، ضمير جي خبر جو تفسير ڏيکاريندڙ آهي. مثال: خبر: مون چيو ئي ناهي; ڪمپيوٽر هلايو ئي مس ته بجلي هلي وئي; 3. هو آيو ئي نه."

V \_ سٽي اسپتال ووهان؛ هن باب جي شروعات ۾ هڪ ڳاله منجهائي وجهي ٿي تہ فنگ مي يان ۽ موچائو کي ڪرونا وائرس رپورٽ ۾ اچي ٿو پوءِ به وويانگ انهن کي نمونيا جو چئي داخل ڪري ٿو. بعد ۾ ماڻهن ۾ وچڙندڙ وائرس جو منظر نامو آهي. ٻيو تہ پوري ناول ۾ ڪرونا لفظ ڪورونا لکيو ويو آهي. جيڪو ڪرونا تي ناول لکي ٿو ان کي ڪرونا لکڻ به نہ ٿو اچي. جيئن

كهڙو ٿيندو كهوڙونه ٿيندو ائين كرونا ٿيندو كورونا نه ٿيندو. ليكك كي لفظن جي مذكر مؤنث جي خبر ناهي ته موبائيل كنيو نه ٿيندو، اهڙا كيترائي نقص آهن.

VI\_ موچائو جو اپارٽمنٽ: وائرس جي قملجڻ ڪري ليکڪ اڳئين باب ۾ اهو چوي ٿو تہ ماڻهن کي اچ وڃ کان روڪيو ويو آهي، هر شيءِ بند ڪئي وئي هئي پر هن باب ۾ ليکڪ لکي ٿو: "هن ڪمري جي دريءَ جو پردو هٽائي ٻاهر ڏٺو تہ ماڻهو گاڏين ۾ سوار ٿي وڃي رهيا هئا."ص\_33

ليكك اهونه ٿو ٻڌائي ته كهڙا ماڻهو كاڏي وڃي رهيا هئا. جڏهن ته لاك ڊائون آهي. وري صفحي 34 تي لكي ٿو: "هن كي وري پنهنجي اپارٽمينٽ جي فرش تي تكڙين وكن سان حركت كندڙ پيرن جا آواز ٻڌڻ ۾ آيا."

IIV فنگ مي يان جو گهر: ڊاڪٽر وويانگ وبائي حالتن ۾ سو به وچڙندڙ وبا ۾ پنهنجي مسيحي پيشي سان لاڳاپيل آهي. اها ڳاله ليکڪ جي ڏاڍي هاڪاري ڏيکاريل آهي. هي باب سوا صفحي جو آهي پر ان ۾ "ته" حرف جملي جو بيجا استعمال ليکڪ جي مهارت جي کوٽ ۽ معيار کي ڌڪي ٿو.

VIII موچائو جو اپار تمينٽ؛ هي ناول پڙهندي ائين محسوس ٿئي ٿو تہ ليکڪ انگريزي جو وڏو ماهر آهي. ڇو ته هي ڄڻ سنڌي اسڪرپٽ ۾ لکيل انگريزي ناول لڳي ٿو. پر ليکڪ کي اها به خبر ناهي ته پيمپر ۽ Diaper ۾ ڪهڙو فرق آهي؟ پيمپر ڊائيپر ڪمپني جو نالو آهي. هن باب ۾ ليکڪ احساسن کي سٺو اڀارڻ جي ڪوشش ڪئي آهي.

IX سٽي اسپتال: هي باب ڏيڍ صفحي جو آهي ۽ ان ۾ جيڪڏهن سنڌي لفظ ڳڻيون تہ ٿورا، انگريزي گهڻا، پروف جون چڪون ۽ گرامر جو سهي استعمال ڪونهي، فنگ مي يان مري وڃي ٿو ۽ منظر نامو ڳڻتي جوڳو ٿي وڃي ٿو.

X موچائو جو اپارٽمينٽ؛ هن باب ۾ ليکڪ لي چؤ جي بدحالي ۽ بيوسيءَ جي سٺي منظرڪشي ڪئي آهي، پر ليکڪ جي ٻوليءَ ۾ دم ناهي، ان ۾ تخليقي هنر ناهي.

XI سٽي اسپتال: هن باب ۾ ليکڪ کي "لي شائو" کي به وائرس جي ڪري ماري ڇڏي ٿو. واري واري سان سڀ ڪردار مرندا ٿا وڃن. پر هو ڪنهن به هڪ مريض کي احتياط ڪري صحت مند ۽ خوش ٿيندي نه ٿو ڏيکاري. آئون ڪا هدايت نه پيو ڏيان ته ليکڪ هيئن لکي ها پر ليکڪن کي شين جا ڪي هاڪاري ۽ سنئين دڳ لائيندڙ پاسا به آڻڻ کپن.

هن سڄي پهرين ڀاڱي ۾ سڀ ڪرونا مريض مري وڃن ٿا. هي حصو رپورٽ واري اسلوب ۾ لکيل لڳي ٿو ڇو تہ ليکڪ صحافي آهي. فڪشن جو چس گهٽ ملي ٿو. تشبيمون استعارا بنه گهٽ آهن. لکڻي ۾ گهرائي جي کوٽ بہ ڏاڍي محسوس ٿئي ٿي.

پيو حصو هن ناول جي ڏينهن واري عنوان سان باب آهن. پهرين ڏينهن تي حڪومتي عملدار پريس کي تفصيل ڏئي وائرس جي ڪري لاڪ ڊائون ڪيو ويو آهي اهو ٻڌايو وڃي ٿو. مرڪزي حڪومت ۽ صوبائي حڪومت جي ڇڪتاڻ جو هلڪو اشارو آهي جنهن تي ڳالهايو وڃي ها. پيئن حصي ۾ سنڌ جو ماحول آهي، ڪردار به سنڌ جا ظهور پذير ٿين ٿا.

ڏيئهن ٻيو: هن باب ۾ سجاد نالي ڪردار نروار ٿئي ٿو. جيڪو چين ۾ پڙهي ٿو پر وائرس جي قهلجڻ ڪري سنڌ واپس اچي ٿو.

هو لکي ٿو: "هو چين جي شهر بيجنگ جي بيجنگ سٽي يونيورسٽي ۾ پي ايڇ ڊي اسڪالر هو." ص\_51

بيجنگ دنيا ۾ ڪوٻيوبہ آهي ڇا؟ جوليکڪ چين جو شهر بيجنگ لکيو آهي. جڏهن بيجنگ ٿي ويو تہ شهر جو اسم ڇو استعمال ڪيو ويو آهي. اهڙيون کوڙ غلطيون هن باب جو حصو آهن. جن کي هتي پيش ڪرڻ سان اڀياس طويل ٿي ويندو.

هتي ليکڪ جي نئين پرچار ۽ اشتهار شروع ٿي وڃن ٿا. مساج پارلر، ڪال گرلز ۽ سيڪس ورڪر جي معيار ۽ بهتري کي بيان ڪيو ويو آهي. ليکڪ جي ڪردار سجاد کي وڏا پستان وڻن ٿا.

"اٺ مهينا اڳ هو ۽ اسٽيفني هڪ بار ۾ مليا هئا، اها بار يونگڊنگ نديءَ جي ڀرسان هئي. (بار سنڌي ۾ مذڪر آهي ته هو ٿيندو.) ائين ته هو ڪيترن ئي مساج پالرن جا چڪر هڻي چڪو هو ۽ ٻه تي ڀيرا ڪال گرلز سان پڻ راتيون رنگين ڪري چڪو هو پر هو سدائين وڏين ڇاتين ۽ موڪري ٻنڍڻن وارين ڇوڪرين بابت سوچيندو هو. چين جون ورلي ڪي اهڙيون ڇوڪريون هيون، جيڪي سندس ان ڪسوٽيءَ تي پوريون ٿي لٿيون. چيني ڇوڪرين جون ڇاتيون ڏسي کيس ليما ۽ نارنگيون ياد اينديون هيون. جڏهن ته هو گدرن جو تصور کڻي گهران نڪتو هو." ص\_53

ليکڪ، ٻين سنڌي ناولن جيان جنسي پاڇي کان پاڻ بچائي نہ سگھيو آھي.پر ھن ۾ تہ ليکڪ ڄڻ پرچار ڪندو ھجي، ناول ۾ ايتريون تہ ايديتنگ، فڪر، ٻولي ۽ ڪردارن جو کوٽون آھن جو سمجھ ۾ نہ پيو اچي

تہ ڇا لکي ڇا نشاندهي ڪجي؟ مثال طور هڪ جملو آهي: "کيس پريشان ڏسي ياسمين کانئس پڇيو." (-57) هتي کانئس جو استعمال اجايو ۽ واڌو لڳي ٿو.

ليکڪ حاجي عثمان جي واتان چوائي ٿو: "ها مالڪ جو ڪرم آهي، بس ڪرونا جي ڪري ڌنڌو صفا ڪونهي."ص 59

پر اتي ئي سينيٽائيزر مهانگو ڪري کپائي ٿو ۽ ڌڙا ڌڙ فائدو وٺي ڌنڌو ڪري ٿو. انتها پسند مولوي علم الدين جو ڪردار به هن باب ۾ متعارف ٿئي ٿو. ناول جي دنيا ڏاڍي ڪشادي هوندي آهي پر Pandemic حالتن ۾ ليکڪ هن ناول ۾ صرف اسلام مذهب جي صورتحال کي عڪس بند ڪيو آهي. چين ۾ وائرس قملجڻ بعد اتي مذهبن جي ڇا صورتحال يا عقيدا هئا اهو ليکاري سگماري نموني نہ آڻي سگميو آهي.

قيون ڏينهن: سنڌي ۾ چوندا آهن تڪڙي ڪتي انڌا گلر. سوليکڪ به هن ناول سان اها ڪار ڪئي آهي. اسد ۽ راحيلا جي ڪهاڻي هن ٽڪري ۾ اچي ٿي. مختصر جي تڪڙ ۾ ليکڪ کي ڪجه ياد ئي نه رهيو آهي ته ڪردارن جي جوڙجڪ ڪئين ۽ ڪهڙن بنيادن تي رکجي. لاڪ ڊائون آهي سڀ ڪو گهرن ۾ آهي، اسد ۽ راحيلا جي نئين شادي آهي هنن جو ڪمرو به الڳ آهي پر پوءِ به هو ميل ميلاپ لاءِ رات جو انتظار ڪري ٿو. ڪيڏو نه عجيب ٿو لڳي اهو. ليکڪ هنن ڪردارن جي ازدواجي زندگيءَ کي پورنو گراف انداز ۾ چٽيو آهي. لکي ٿو "اسد پنهنجي اڱر ۽ آڱوٺي سان راحيلا جي نرم نازڪ چپن کي مهٽط لڳو." ص\_66

چپ مهتبا به آهن ڇا؟ اهي به نرم نازڪ چپ!! ٻئي هڪ جاءِ تي لکيو اٿس "هن جا چپ موڪرا هئا." چپ موڪرا به ٿيندا آهن ڇا؟ مون ته چپ

تلها ۽ سنها ٻڌا لکيا پڙهيا آهن. اهي موڪرن چپن واري اڃا ڪا عورت ناهي ڏني.

اله بخش ۽ ان جي پٽ جي بيماري واري ڪهاڻي گهڻي احساساتي آهي, پر اها ڪهاڻي هنن سڀني ڪرونا سان لاڳاپيل ڪهاڻين کان ڄڻ الڳ لڳي ٿي جڏهن ته هن ٽيڪنيڪ شارٽ اسٽوري سائيڪل مطابق سڀ ڪهاڻيون پاڻ تي دارومدار رکندڙ هجن يا جڙيل هجن يا وري صفا الڳ هجن. هن ناول جو ليکڪ ٻنهي قسمن جون ڪهاڻيون ڏئي ٿو. انهن کي تمام گهڻو مختصر رکيو اٿس. جنهن ڪري ڪافي مونجهارا به ٿين ٿا .ان مان لڳي ٿو ليکڪ تڪڙ ڪري ٿو.

چوتون ڏينهن: الهه بخش تبليغي اجتماع ۾ واعظ ۾ مولوي کان اهو ٻڌي ٿو ته "هي وائرس مسلمانن خلاف هڪ سازش آهي." پر ليکڪ اها سازش ڪردار واتان چوائي نه ٿو ته ڪهڙي؟

پنجون ڏينهن: سجاد جيان اسد بہ جنسي محرومي جو شڪار لڳي ٿو. هو جڏهن پنهنجي زال کي ڏسي ٿو ته هن جي قميص جي اندر پهچي وڃي ٿو. صفحي 82 تي اهڙي جنسي اڀار واري منظرڪشي آهي. ليکڪ شارٽ اسٽوري سائيڪل واري تجربي جي چڪر ۾ ڪردارن جي الت انتهائي ڪمزور نموني ڪئي آهي. منهنجي خيال ۾ هي تڪنيڪ سنڌي ناول نگاري ۾ ڪار گريا ڪامياب ڪين ٿيندي ۽ مون مٿي به ڳالهه ڪئي ته ليکڪ جو هڪ اسڪول آف ٿاٽ ڪهڙو آهي اهو Diversity تي مبني هجي پر ان جو پر ان ۾ هيومنٽي هجي. مڃون ٿا جنس هڪ زميني حقيقت آهي پر ان جو بار بار ورجاء سوال اٿاري ٿو.

ڇهون ڏينهن، هي باب مڪمل رپورٽنگ آهي. ناول ۾ اسلوب جي وڏي اهميت هوندي آهي. پر ليکڪ پاڻ وڌيڪ ظاهر آهي. ڪر دار گهٽ نمايان آهن ۽ اهي ڳالهائين به تمام ٿورو ٿا.

ستون ۽ اٺون ڏينهن : اسد جي پيڙا کي ليکڪ خوبصورت نموني پيش ڪيو آهي ۽ ان ڪيفيتن کي گهرائي ۾ بيان ڪيو آهي. مولوي علم الدين ڪرونا خلاف پنهنجي واعظ ۾ گهٽتائي نہ ٿو آڻي. اسد قرنطينہ ۾ رهندي رهندي واعظ ۾ گهٽتائي نہ ٿو آڻي. اسد قرنطينہ ۾ رهندي رهندي وضحار وهندي Obsessive Compulsive Disorder ۽ ڊيول پرسنلٽي جو شڪار ٿي وڃي ٿو. هو راحيلا ٿي پاڻ سان ڳالهائي ٿو. هن کي پويان پور پون ٿا. هي بہ حقيقت آهي تہ هن وبا دؤر ان ماڻهو مري رهيا هئا پر اها به حقيقت آهي ته ماڻهو صحت مند بہ ٿي رهيا هئا ۽ اهڙيون خبرون به ميڊيا تي اچي رهيون ته ميون. پر اهڙين خبرن جو ڪو به ذکر هن ناول ۾ ڪٿي به ناهي! جيڪو هن ناول کي ائين ثابت ڪري ٿو جئين ميڊيا خوف ڦهلائي رهي هئي ائين هي ناول به رڳو سنسي سان ڀريل آهي. اسد رڳو ميڊيا تي ڪرونا وگهي مرندڙ ڏسي ٿو نيڪ ٿيندڙ نه.

نائون ڏينهن: سجاد چين ۾ پڙهندڙ آهي پر سنڌ ۾ هن جو ذريع معاش ڪهڙو آهي. هن جو ڪٽنب آهي. ڇو ته لاڪ ڊائون ۾ مالي طور پوري سنڌ پريشان هئي. بس علي سڀ ڪجه خريد ڪري اچي ٿو ۽ هن سان ڪو به مالي معاملو نظر نه ٿو اچي.

ڏهون ڏينهن: هتي هڪ بي ايمان ٺيڪيدار جي شارٽ اسٽوري آهي. جنهن جي اين جي او به آهي. لاڪ ڊائون جو زڪوات وارو سٺو فنڊ ۽ سامان هڙپ ڪري وڃي ٿو.

يارهون ۽ ٻارهون ڏينهن: هن باب ۾ اسد جي راحيلا جي زندگيءَ جي لاءِ فڪرمنديءَ کي گهٽ پر فرستريشن کي وڌيڪ چٽيو ويو آهي.

هوڏانهن راحيلا جي صحت ڪري رهي آهي هيڏانهن اسد جي جنسي بک وڌي رهي آهي. جيڪا ڪردار جي بي حسي کي ظاهر ڪري ٿي.

ڏينهن تيرنهون: هن ۾ سجاد جي دوستن عليم ۽ سهيل جا ڪردار ظاهر ٿين ٿا. جيڪي گهٽي ۾ ملن ٿا ۽ سگريٽ ڇڪيندي تبري بازي ڪن ٿا. اهي ڪردار به ڪجهه عجيب ڏيک ڏين ٿا. وائرس سان وڙهڻ ۽ ان جي قهلجڻ کان روڪٿام تي ڳالهائن ٿا پر پاڻ SOP تي ڪو عمل ڪون ٿا ڪن. ماسڪ به لاهن ٿا ۽ سگريٽ نوشي به ڪن ٿا.

ڏينهن چوڏهون ۽ پندرهون: ناول ۾ آهستي آهستي سڀني کي وائرس ۾ وٺجندي ڏيکاريو ويو آهي پر ڪوبه ان وائرس مان احتياط ڪري صحت ياب ڪون ڏيکاريو ويو آهي ۽ جيڪي وائرس ۾ وٺجن ٿا بيمار رهندي مري وڃن ٿا. راحيلا, علم الدين مري وڃن ٿا.

ڏيئهن سورهون: هن باب ۾ ليکڪ وڏي وزير جي لاڪ ڊائون ۾ ڪيل پريس ڪانفرنس کي جيئن جو تيئن کڻي هتي رکيو آهي. اخبار جي ڇپيل خبر ۽ هن باب ۾ ڪو فرق ڪونهي.

ڏينهن سترهون: تئي دوستن عليم ۽ سجاد ۽ سهيل جيڪي پاڻ کي باشعور سمجهن تا لاڪ ڊائون هر گهٽي گهر جو نظارو ڪندا وتن تا. لاڪ ڊائون وري ڇا جو؟ ٻين کي سبق ڏيڻ سولو هوندو آهي. هڙن قحط واري صور تحال به هي دوست مالي طور خوش آهن ۽ سگريٽن جا مزا وٺن تا ڪنهن به مالي حالت کي ليکڪ ظاهر نه ڪيو آهي سجاد وٽ ته الائي ڪهڙو خزانو آهي.

آخري باب به اخباري سرخين جيان لکيل ليک آهي. جنهن سان ڪو خاص تاثر نہ تو جڙي. ادب اهو ناهي تہ اوهان ڇا تا ٻڌايو؟ پر اهو ڪيتري گهرائي ۾ تا ٻڌايو اهو اهم آهي. اڳ ۾ شارٽ اسٽوري سائيڪل جي تڪنيڪ کي طئي ڪري ليکڪ ننڍيون ننڍيون الله پوريون ڪهاڻيون اللي هي تجربو ڪيو آهي. هي تجربو ڪا سگهاري وک نہ تي لڳي. ان ڪهاڻين ۽ ڪردارن جون گهر جون بہ پوريون نہ ڪيون ويون آهن ان پس منظر ۾ هي ناول مڪمل ناڪام ناول آهي، اميد تہ ليکڪ ٻيا سٺا ناول لکندو ۽ اهي ايڊيٽ ضرور ڪندو ۽ پوءِ ڇپائيندو.



# ڪرسي جي بک ۾ ڀٽڪيل نوجوان طبقو

ناڪامي ماڻھو کي ولي ڪريو ڇڏي!

ڪي سال اڳ سارتر ادب جي اهميت کان ئي انڪار ڪيو هو ۽ چيائين: "مون ٻارن کي بک وگهي مرندي ڏٺو آهي; ڪوئي ناول ڪنهن مرڻينگ ٻار سان توري نہ ٿو سگهجي. ٻار وارو پڙ هميشہ ڀاري رهندو."

ان تي نقاد كلادي سائمن Claude Simon بي صبريءَ سان چيو هو، "لاش ۽ كتاب كڏهن ساڳيءَ تارازيءَ ۾ توريا ويا آهن ڇا؟ آخر لكجي ڇا لاءِ؟ شايع كجي ڇا لاءِ؟"

ان تي شيخ اياز چيو آهي ته "مان ڀانيان ٿو ته سارتري ۽ سائمن ٻئي غلط هئا. ناول به ان محاذ جو حصو ٿي سگهي ٿو، جو ٻارجي بک وگهي موت جي خلاف ٺاهيو ويو هجي."

مٿيئن تمهيد ٻڌرط جو مقصد اهو هو تہ جتوئي ڪامر ان جو ناول "سستي ٽيبل مهانگي ڪرسي" سنڌ ۾ بيڪار ۽ جاهل طبقي جي  $\mathbb{E}_{\mathbf{z}}$  ان محاذ جو حصو آهي جنهن وسيلي هڪ شعور جي ننڍڙي لهر اٿي ٿي، جيڪا وڏي سگه بڻجي سونامي ٿي سگهي ٿي. هي مڪمل وجودي ناول آهي. وجودي

ناول اڪثر پلاٽ ليس هوندا آهن. انهن ۾ ڪردارن جي بجاءِ آئيڊياز ۽ فڪر کي وڌيڪ اهميت هوندي آهي ۽ اهي ان جي چوگرد گهمندا آهن.

اڄ جي زماني ۾ ڪجه به لڪيل ناهي، سڀ ڪجه عالم آشڪار ۽ ظاهر ظهور آهي. ادب ۾ به ڪي تمثيلون نه پيون استعمال ٿين خاص ڪري شاعري ته جذبن جو سڌو سنئون اظهار ٿي پئي آهي. ائين سنڌي سماج به سوشل ميڊيا ۽ انٽرنيٽ جي اچڻ ڪري ظاهر ٿي پيو آهي ان جا لڇڻ ۽ لحاظ سڀ سامهون ۽ سڀن جي اڳيان آهن.

ناول جي ارپنا نوجوانن کي ڪيل آهي. آئون سمجهان ٿو ته سنڌي نوجوان رڳي خواب ئي ڏسندا آهن, انهن جي پور ائي لاءِ گهٽ ڊڪندا آهن. پر ليکڪ هن ناول ۾ نج پج سنڌي نوجوانن جي نفسيات کي دنيائي سطح تي ڳنڍڻ جي ڪوشش ڪئي آهي, جنهن ۾ هو ڪامياب ويو آهي.

جيئن هو لکي ٿو ته هن کي هن ڌرتيءَ تي موجود هر نسل جي عورت کي چمي ڏيڻ جي خواهش آهي. دنيا جو چمي ڏيڻ جي خواهش آهي. دنيا جو مهانگو شراب پيئڻ جو خواب، هي ٽئي خواهشون هر ثقافت سان تعلق رکندڙ نوجوانن جون ٿي سگهن ٿيون. پر سنڌي نوجوان ته انهيءَ فريب ۾ گم آهي. اديب شين کي ڪُلي طور ڏسڻ جون اکيون رکي ٿو. آئون فڪشن ۾ فڪر ۽ سوچ کي اهميت ڏيندو آهيان.

هي ناول فڪري طور سگهارو ناول آهي. جنهن ۾ ناولنگار گهري نگاهه رکي ٿو. هن پنهنجي علمي جوهر سان سماجي گندگين ۽ جهالت کي ننديو آهي.

Plotless فڪشن ۾ اندروني تضادن, نفسياتي تبديلين يا وري روين يا حقيقت تي گھڻوزور هوندو آهي, بجاءِ ٻاهرين مامرن يا تضادن جي. ان جي

ابترِّ هن ناول ۾ اندروني تضادن سان گڏخارجي تضاد به بحث هيٺ آيا آهن. هي پلاٽ ليس ناول آهي. مٿي اسان پلاٽ ليس فڪشن/ناول جي باري ۾ بدائي آيا آهيون. هنن ناولن ۾ عمل گهڻي شدت سان يا تڪڙا ناهن اڳتي وڌندا. دوستو وئيفسڪي ۽ ٻين کوڙ ليکڪن جا بہ اهڙي طرز جا ناول لکيل آهن.

محبت هك يونيورسل احساس آهي، جنهن بابت ناول نگار جا ويچار هتي ونڊڻ ضروري آهن. جيڪي گهڻا سگهارا آهن: "ڀلا محبت ڪرڻ به ته ذميواري جو ڪم آهي. ڪنهن کي ڪجه ڏيڻ تمام وڏي ڳاله آهي. پوءِ يلي محبت ڇو نہ هجي." ص\_90

ناول نگار صفحي 07 تي لکيو آهي ته "هتي قانون آمريڪا جو هلايو وچي ٿو." قانون ته نه پر حڪم آمريڪا جو مڃو وڃي ٿو، باقي قانون پر اڻو برطانيا جو لاڳو ٿيل آهي، جيڪو پڙهايو به وڃي ٿو.

ٻيوهڪ احساس جيڪوناول نگار صفحي 10 تي لکيو آهي: "۽ ڀاڄائي پٺي ٺپي هجي." منهنجي خيال هي احساس به گهرو آهي جنهن ۾ جديد دؤر جي ڀاڄائن جي عڪاسي وئي آهي اها هڪ محرومي آهي نوجوان جي. ۽ پوري سنڌي سماج ۾ ائين وهي واپري پيو، اڄ جون ڀاڄائيون ڏيرن لاءِ جذبن کان خالي ۽ بيزار آهن.

هي ڪيڏو نہ شاهي خيال ليکڪ ونڊي ٿو: "جن وٽ ڏيڻ لاءِ ڪجه به ناهي هوندو، اهي اتساهه ڏيندا آهن. اتساهه ڏيڻ ڪا گهٽ ڳالهه ته ناهي!"

ناول "سستى تيبل مهانگى كرسى "گهرن خيالن سان ڀريو پيو آهى, جنهن مان ائين محسوس ٿئي ٿو تہ ليکڪ وڏي ادراڪي قوت رکندي باريڪ بيني سان شين کي ڏسي ٿو ۽ انهن جي اکيل ڪري ٿو.

"ناول جا گھڻا موضوع مشرق ۾ آهن، پر لکڻ جو سليقو ۽ ٽيڪنڪس مغرب ۾ آهي." سارتر

ائين ناهي، هاڻي مشرق ۾ به ناول جي ٽيڪنڪس تي نوان تجربا ٿي رهيا آهن، جن تي الڳ لکڻ جي رهيا آهن، جن تي الڳ لکڻ جي گنجائش آهي، پر هتي چوڻ جو مقصد هي آهي ته سنڌي ۾ هي ٽيڪنيڪلي ۽ فڪري لحاظ کان الڳ قسم جو ناول لکيو ويو آهي.

جن جو ڪم ڪرسي تي ويهي سوچڻ هوندو آهي. اهي ڪڏهن به عملي ڪم ناهن ڪندا. مهانگين ڪرسين تي ويٺل افسر شاهيءَ جي فوج ائين ئي ڪرسين تي ويهي سوچي رهي آهي ته بجيٽ ڪيئن هڙپ ڪجي. ان بابت به ليک مختصر لکي ٿو: "ڪو مقابلي جو امتحان پاس ڪريان ها." ص\_18 هي ناول هڪ نوجوان جي ڪٿا آهي، جيڪو امير ٿيڻ چاهي ٿو. مائٽن کان پيسا به وٺڻ چاهي ٿو، پر وٺي نه ٿو،پوءِ هن کي هڪ دوست ملي ٿو. جنهن جو نان ۽ لڇمڻ داس وڪيل آهي، ان کي هو لڇو سڏي ٿو. لڇو هن کي امير ٿيڻ جا موقعا حاصل ڪرڻ جي لاءِ صلاح ڏئي ٿو.

مون گھڻي وقت کان سنڌي افسانوي ادب پڙهندي, هڪ ڳالهه نوٽ ڪئي آهي ته، ناول ۽ ڪهاڻين ۾ مک ڪردار اديب/ليکڪ هوندو آهي. هن ناول ۾ مک ڪردار ليکڪ آهي، يا چوي ٿو ته آئون ڪهاڻيڪار ٿيندس. هر سنڌي ناول جو هيرو ليکڪ آهي، اهو يڪسانيت جي حد آهي. سنڌي ليکڪ پاڻ کان ڇني ڪا ڪهاڻي نه ٿو سرجي سگهي.

ٻي جيڪا ڳالهہ مون کي هر ناول يا دنيائي ناول پڙهندي محسوس ڪئي آهي تہ ناول نگار ڪٿي نہ ڪٿي ڪتا جو ذڪر ڪري ٿو. سنڌيءَ ۾ ڪتا

نالي سان الڳ ناول به اچي چڪو آهي. هن ناول ۾ ناول نگار صفحي 21 تي ڪتي سان ڳنڍي ڪري ڪمال جو لکيو آهي. لکي ٿو: "ڪتو ته آئون آهيان، حرڪتون تون ڇو پيو ڪرين؟؟"

ڏهون باب انتشاري ذهن ۾ ورتل سنڌي نوجوان جي ذهني ڪيفيتن جي وارتا آهي، سنڌي نوجوان جنهن وٽ ڪو سمجه ۾ نه ايندڙ دڳ نه آهي، نه ئي ڪا راهه آهي جنهن کي وٺي هو هڪ رخ ۾ هلي سگهي. هُو پور پچائيندو رهي ٿو ته آخر هُو ڇا ڪري؟

ناول نگار ڪٿي غير منطقي مڪالما به ڪردارن کان چورائي ٿو: جيئن "ڇوڪري: "آئون مردن کان نفرت ڪندي آهيان."

مان: "ڇا پوءِ توهان "کيري" جو استعمال ڪندا آهيو؟" صفحو 25

منهنجي خيال ۾ اهو جواب درست رخ ۾ نہ آهي ڇوڪري سان نفرت جي ڪارڻ معلوم ڪرڻ کان بعد ڪو جواب ڏجي ها، جنهن ۾ سنجيدگي جو عنصر هجي ها ڇو تہ سموري ناول ۾ سنجيده ڳالهيون ڪيون ويون آهن.

هر ناول نگار پنهنجي ناول ۾ پوري دنيا يا ڪائنات کي سمائي انهن تي ڳالهائڻ جي ڪوشش ڪندو آهي. ڪافي معاملن کي پنهنجي نقط نظر سان تنقيد بہ ڪندو آهي. هن ناول ۾ ناول نگار ائين ڪيو آهي پر هو مدلل نموني شين تي تنقيد نہ ٿو ڪري نہ ئي انهن جا جواز ڇڏي ٿوبس هُو اشارو ڪري ٿو. جيئن قومپرست سياست تي طنزيہ اڇل ڏيندي لکي ٿو: "ڪاڏي؟ ڪا سنڌ ۾ قومپرست پارٽي ٺاهي، مون کي ان جو چيئرمين ڪندين ڇا؟؟" ص\_62

ناول نگار جو زاويه نظر به راويتي سنڌي ناولن جي ڀيٽ ۾ گھڻو مختلف آهي. اها ئي ته ناول جي خوبي هوندي آهي ۽ ان جي نالي جيان نواح به.

"شاهه جي شاعري ۾ جڏهن سنڌي وڏيري کي ڏسبو ته "عمر" جي چونڊ ڪبي، جنهن ظلم ۽ ڏاڍ ڪيو. "وڏيرو تماچي" ڪنهن کي نظر نه ايندو، جيڪو ڄار ڪلهي تي رکي نوري سان گڏ مڇي ماريندو هو. يا مرد هميشه اهي نظر ايندا جيڪي زالن کي ڇڏي، سمنڊ ۾ ڏورانهن علائقن تي پئسي ڪمائڻ جي ڪڍ نڪرندا هئا ۽ زالون سالن جا سال انتظار ڪنديون هيون. پر "چينسر" ڪنهن کي ڪونه نظر ايندو، جنهن کي سندس وني هڪ سوني هار جي ڪري ڇڏي وئي." صفحو 28

هيءَ سوچ ايڪهين صديءَ جي هڪ نوجوان سنڌي ناول نگار جي آهي، جيڪو شين کي ٻين پاسن/پهلوئن کان جاچي ٿو. ڏٺو وڃي ته عورت جو مظلوم هجڻ يا ڪمزور هجڻ ۾ مرد جو ڪو خاص هٿ ناهي، پر اهو هڪ سماجياتي/تاريخي مرحلو آهي، جنهن ۾ عورت اڄ جتي بيٺي آهي. شين کي ائين به ڏسجي ٿو. يا وليم شيسڪپيئر جئين چوي ٿو ته: Frailty thy کي ائين به ڏسجي ناو عورت آهي) هونئن به بيوفائي رڳي عورت جي کاتي ۾ ناهي، نه ئي مان ان کي ڪا خاص انساني نقص ڀانيان ٿو، پر اهو هڪ انساني زندگيءَ جو موڙ آهي; جتي هڪ انسان ٻئي انسان کان پر اهو هڪ انساني جنهن ۾ هن جو نه پر حالتن ۽ انساني ڪيفتين جو به عمل دخل آهي.

اڳتي هلي ناول نويس مارڪس جي نظريي کي غيرسنڌي چئي رد ڪري ٿو. هونئن تہ مارڪس جو نظريو ڪمال آهي ۽ انساني ترقي جي بقا جو ضامن بہ آهي. پر ناول نگار هتي بجاءِ آهي ته "هن وطن جي مسئلن سان تعلق ناهي." ص 29

اها به هڪ زميني حقيقت آهي ته هتي جيستائين قومي سوال/تضاد موجود آهي ته طبقاتي سوال ڪئين اٿارجي. ليکڪ ايڊم سمٿ ۽ مارڪس جي خيالن جا تضاد بيان ته ڪري ٿو پر ان تي کلي پنهنجي راءِنه ٿو ڏيئي. هتي سنڌي ناول نگاري جي حوالي سان سوال اهو به ٿئي ٿو ته ناول شاگردن جي ڪهڙن رجحانن کي هٿي ڏيئي يا روڪي ٿو؟ جيئن ڪئمپس ناول پڙهي ورسٽي جا بانولا ڇوڪرا پنهون ضرور ٿيڻ چاهين ٿا يا اڻ سڌي طرح ان سنجها ۽ صبا جي ڳولا ۾ رهن ٿا، ٻيا سڀ مامرا هن جي لاءِ هڪ پاسي ٿي وڃن ٿا. اها هڪ حقيقت آهي ته الهڙ پڻي ۾ رومانس طاري ٿي ويندو آهي پر رڳي رومانس ب طبعيت کي هاڃيڪاري اثر وجهي ٿو. سماجي/سياسي/ثقافتي/انساني قدر مرجهائجي وڃن ٿا. هي ناول هاڪاري ۽ نوان سوال/رجحان پيدا ڪندڙ ناول به آهي.

هڪ خيال جيڪو سوال به آهي جواب به آهي! "منهنجو سماج هر مرد کي "وحشي" ڪري سڏيندو آهي."صفحو 30

اهو واقعي الميو ۽ هڪ نفسياتي رجحان ٿي ويو آهي ته مرد وحشي آهي، رڳو زنا جو ئي رشتو جوڙي ٿو عام نفسيات ٿي وئي آهي سنڌي سماج جي، جنهن کي ليکڪ چٽي ٿو. آئون ان نقطي تي ساڻس سمهت آهيان. هر مرد وحشي ناهي هوندو. خاص ڪري پڙهيو ڪڙهيو مرد.

باب سورهون مذهبي حقيقت بياني کي ظاهر ڪري ٿو. ان ۾ هڪ جملو واه جو آهي: "دنيا جا سڀ مذهب منهنجا آهن."ص\_33

مولانا ابوالڪلام آزاد چيو هو ته: "هڪ زمين ۽ ٻيو ضمير اهي ڪڏهن مذهبي ناهن هوندا." اهو سچ آهي ته حساب ڪتاب وٺڻ وقت ضمير مذهبي سان نه پر پاڻ سان جوابده هوندو آهي. مذهبي فريبي ۽ ٺڳي کان هٽي ضمير

جي آواز ڏي ڌيان ڏيڻ جي گهرج آهي ۽ اهائي هن ناول جي ڪردار جي صلاح بہ آهي.

سومل جيڪا هن ناول جي ڪهاڻي بيان ڪندڙ هيرو جي هيروئن/محبوبا آهن. آغ چوندو آهيان، جيئن دنيا جي سڀني انسانن جورت ڳاڙهو آهي ائين دنيا جي هر نسل/ثقافت سان تعلق رکندڙ محبوبا جي نفسيات به ساڳئي هوندي آهي. توهان وس ڪيو پر ان ۾ عورت جي روايت ايڏي ڀريل هوندي جو اوهان ڪڍي ڪڍي تڪي پوندا. وري سنڌي محبوبائون ته پنهنجو مٽ پال آهن! ائين هن باب سترنهن ۾ ٽين جنس سان تعلق يا ميل جول جي عڪاسي ڪئي وئي آهي. مون کي ٽين جنس جي انسانن کان نفرت ڪندڙن کان حيوانيت جي ڌپ ايندي آهي. جڏهن هُو پنهنجي محبوبا کي کدڙي سان سنجو ڳ جي ڳاله ڪري ٿو ته هوءَ ان سان تعلق ٽوڙي ڇڏي ٿي. هي اهي ڳالهيون آهن جيڪي 1 هن اسان وت. ليکڪ انهن تي قلم تلوار جيان وهايو آهي. هڪ ڳاله وڏي مزيدار لڳي ته کدڙي جو هيرو وري ليکڪ عمران خان ڏيکاريو آهي.

هر نسل جي عورت جي اگهاڙي بدن کي ڇهڻ جو خواب ڏسندڙ هن ناول جي ڪهاڻي ٻڌائيندڙ سنڌي نوجوان جي سوچ ۽ سنڌي ڇوڪري جي سوچ کي بخوبي لکيو آهي جڏهن ڇوڪري هن کي چوي ٿي تہ: "تون پنهنجي گهر کان نڪري ڪيبن تان ڏه روپين جا سگريٽ وٺڻ جي حيثيت نہ ٿورکين! تون دنيا ڪٿان گهمي سگهندين؟؟"ص\_39

سنڌي ڇوڪري ڀلي ڪهڙي به طبقي سان تعلق رکندي هجي، غريب ڇو نه هجي! پر هوءِ پنهنجي عاشق کي ملڪيت جو مهڻو يعني حيثيت ضرور ڏيکارڻ جي ڪوشش ڪندي آهي ۽ ڇوڪرو وري بنگلي، ڪرپشن،

گاڏي ۽ سھڻي ڇوڪري. اهو الميو آهي سنڌي سماج جي ٻن نوجوان نسل جي صنفن جو.

هڪ لاجواب خيال سان هُو سومل کي پنهنجي زندگيءَ مان ڪڍي ڇڏي ٿو.

"مون کي سڀ کان ويجهو ماڻهو منهنجي خوابن جي پهرين رڪاوٽ آهي." صفحو\_39

ناول جو مک جيڪو ڪهاڻي جو بيان ڪندڙ به آهي، ڪڏهن سوچي ٿو ته ليکڪ ٿئي، ڪڏهن سوچي ٿو ته ڪيبن کولي، ڪڏهن کيس مله پهلوان ٿيڻ جا خيال اچن ٿا، ڪڏهن ڪاروباري هير اقيري ڪرڻ جو سوچي ٿو، پوءِ آخرڪار پيربابا ٿيڻ جو سڄو منصوبو لڇمڻ عرف لڇو ٺاهي ان تي عمل ڪرائيس ٿو ۽ هُو ڪوڙ بدوڙ هڻي مر شد ڪامل بڻجي وڃي ٿو ۽ وڏا ٺٺ تي وڃنس ٿا.

آتم ڪٿائي ناول، ساروڻين ۽ آتم ڪٿا ۾ فرق ڪرڻ ۾ ڪافي پڙهندڙ منجهي پوندا آهن. خاص ڪري ناول سان اها ڪار ٿيندي آهي. هي ناول پڙهندي گهڻن کي اهو لڳندو ته اهي آتم ڪٿائي ناول ٿا پڙهن يا ساروڻيون پر ناول جي اهائي خوبي هوندي آهي ته ان کي پڙهندي اهو محسوس ٿئي اهو خود پڙهندڙ سان ٿئي پيو. هي "سستي ٽيبل، مهانگي ڪرسي" مڪمل ناول آهي.

ناول نگار لکي ٿو تہ: "منھنجو عقيدو آھي تہ عشق ٺھيو ئي انسانن لاءِ آھي، عورت ۽ مرد لاءِ. سو منھنجو عشق عورت کان ٻاھر ويو ئي ڪو نہ." صفحو -75

هڪ يوناني فلسفي ٿي گذريو آهي، جنهن ۾ ڪنهن به سوال کي ٻن پاسن کان جاچڻ ۽ دليل ڏيڻ ۽ بحث مباحثي ڪرڻ جي صلاحيت هئي. هن ناول ۾ بہ ٻنھي پاسن کان ھر سوال/خيال کي ڏٺو/پر کيو ۽ ڳالھايو ويو آھي. مٿي جيڪا عشق جي ڳاله ڪئي آهي ڇا ٽين جنس (کدڙي/کدڙو) عشق نہ ٿا ڪري سگھن. مون تہ انھن جي عشق جون گھڻيون ڪھاڻيون سڻيون آھن. هن ۾ مولوي جو ڪر دار بہ دلچسڀ ۽ سگهاري نموني چٽيو ويو آهي، ان ۾ ليکڪ جي اک جو ڪمال آهي. شروع ۾ جيڪا منظرڪشي ڪئي وئي آهي تہ ڪرسي آهي, ٽيبل آهي, دنيا جو نقشو آهي ان مان لڳي ٿو تہ ڪو سي ايس ايس جي تياري ڪندڙ جوان آهي. بعد ۾ ناول نگار اهو به ڏيکاري تو تہ ڪھاڻي ٻڌائيندڙ جي ماءُ غريب آھي ان جو پيءُ بہ غريب آھي ڦاٽل ڪپڙن کي چتيون هڻن ٿا. وري ان ئي ڪردار وٽ بائيڪ بہ آهي مامو ان کي لک رپيا بہ ڏئي ٿو، هن وٽ واش روم بہ آهي. هن وٽ هڪ موہائيل بہ آهي جنهن تي هو ميان خليفا جي وڊيو ڏسي ٿو. اهي ڳالهيون ابهام پيدا ڪن ٿيون. منظرن کي منجهائي وجهن ٿيون تہ آخر جيڪو ڪردار آهي ان جو عكس يا واسطو كهڙي طبقي سان آهي.

هڪ ٻئي ڳاله جيڪا منجهائيندڙ ۽ سمجه ۾ نه ايندڙ آهي ته ڪردار کي جڏهن لڇو ڪمري ۾ واڙي وڃي ٿو ته تون چاليه ڏينهن ويهي ڪتاب پڙهجان. ته ڪمري ۾ هن کي گل يعني ٻوٽو به ڏئي وڃي ٿو. گل/ٻوٽي جو ڪمري ۾ سج جي روشني کان سواءِ نسرط/اوسرط ناممڪن آهي. پر هُو ته ڪمري ۾ ان جي خوشبو به سنگهي ٿو جيڪو الح نهڪندڙ آهي.

هڪ ٻئي منظر ۾ ليکڪ ڌر اڙ جي منظر ڏيکاري ٿو جيڪو جلال چانڊيي جو ڪلام ڳائيندو اچي ٿو. ليکڪ لکي ٿو تہ هن کي ڪلهي ۾ پاڻي جي

بوتل هئي. منهنجي خيال ۾ پاڻي جي بوتل جديد طرز ۾ رهندڙن ماڻهن جو فيشن آهي نہ ڪي ٻهراڙي ۾ رهندڙ ڌراڙي جو، جيڪو ڪلام بہ جلال جو ڳائي ٿو، خير اها ننڍڙي چڪ چئي سگهجي ٿي. ناول لکڻ وقت باريڪ بيني سان سڀني شين کي جاچي لکڻو پوي ٿو.

پير ٿي وڃڻ کان پوءِ هو سوچي ٿو: "جنهن دنيا گهمڻ جا مون خواب پئي ڏٺا سا دنيا مون هتي اڏي ڇڏي آهي."صفحو\_ 104

سنڌي سماج، جو اٻوجھ سماج آھي، سنڌ جو سماجي تاڃي پيٽو درگاھي آھي ھر ڳوٺ ڳلي ڳلي ۾ درگاھ آھي پير آھن سنڌي ماڻھو ڪيتر ا يورڙا آھن اھو توھان کي ھي ناول پڙھي محسوس ٿيندو ۽ سنڌ ۾ پير ھڪ قسم جي انڊسٽري آھن جيڪي ارب کرب رپيا ڪمائن ٿا انھن جا نسل کائن ٿا. سنڌي سماج ۾ سائئسي سوچ جا بکيا اڍڙي ڇڏيا آھن. ليکڪ چواڻي: "سائنس دنيا ۾ ديوتائن کي شڪست ڏئي ڇڏي آھي ۽ سائنس ديوتائين کي آفريڪا ۽ ايشيا ۾ قيد ڪيو آھي. جتي ھو پنھنجي زندگين جا آخري سال گذاريندا."صفحو—105

وري به ناول نگار جي لفظن ۾ ته "ناڪامي ماڻهو کي ولي ڪريو ڇڏيو." هو ولي ٿي يا نه ٿئي، پر ناول نگار ٿي ويو آهي، هن ڀرپور ۽ گهرو ادارڪ رکندڙ ناول لکي ور تو آهي. سنڌي ناولن جي باري ۾ آئون بار بار اهو چوندو رهيو آهيان ته ناول لکي ايڊيٽ ضررو ڪرايو ۽ اهائي کوٽ مون کي هن ناول ۾ به لڳي هي ناول هڪ ايڊيٽر ضرور ڏسي ها ته جيڪي غلطيون رهجي ويون آهن اهي هن جي سونهن کي متاثر نه ڪن ها. جيئن ناول، ناوليٽ ۽ دائري ٽن قسمن جا نالا ڏنا ويا آهن هن کي ڪتاب کي، پر منهنجي نظر ۾ هي ناول آهي. آخري ڳاله هي ته:

Samuel Johnson said: 'A writer only begins a book. A reader finishes it.'

سو جتوئي ڪامران هي ڪتاب جيڪو ناول آهي شروع ڪيو ۽ مون ان کي وڏو چس وٺي پورو ڪيو.

# جواب جي ڳولا ۾ ڪبوتر

## (ناول "ڪبوتر جواب ڳولي ٿو" جو تنقيدي جائزو)

2021ع سال ۾ سنڌي ۾ اهڙا ناول آيا. جن ۾ ڪردار جانور آهن. جيئن ڪتا ۽ نئون ماڻهو ناول.

ڪتا ناول ۾ مک ڪر دار راڪو ڪتو هو ۽ نئون ماڻهو ناول جيڪو حيدر دريا جو لکيل آهي. ان ۾ ڪوليون، شينهن، بگهڙ ۽ گينڊو ٻيا ڪر دار آهن. پر ان ۾ مک ڪر دار ناني ڪولي جو آهي. ائين ئي 2022ع ۾ هڪ ٻيو ناول ڪبوتر جواب ڳولي ٿو. انور ڪليم جو پڌرو ٿيو هو. جنهن ۾ مک ڪر دار ڪبوتر جو آهي. جنهن تي خيال آرائي ڪريون ٿا.

هيءُ ناول پڙهي اهو محسوس ٿئي ٿو ته انور ڪليم جو تنقيدي شعور اعلي پايي جو آهي ۽ هُو شين کي وڏي گهري اک سان پروڙي ۽ پر کي ٿو. سندس فڪري خيال آرائي به اوچي پد جي آهي. هُو سياسي طور به پختو آهي.

سنڌي ٻوليءَ منجه اڳ ۾ علامتي Allegorical ناول لکيا ويا آهن. اردو ۽ ٻين ٻولين خاص ڪري انگريزيءَ ۾ علامتي ناول به موجود ۽ مشهور آهن. جي جيئن اينمل فارم، لارڊس آف فلائيز، پلگرمز پروگريس. انور ڪليم جي هيءُ ناول Allegorical ۽ Symbollic آهي. جنهن ۾ علامتي انداز ۾ جاندارن کي ڪردار بڻائي انساني سماج ۾ ٿيندڙ بي انصافين ۽ بي حسيءَ جي منظر ڪشي ڪئي وئي آهي.

هن ناول جي شروعات ڪبوترن جي ميڙاڪي کان ٿئي ٿي. جتي هڪ ڪبوتر سوال اٿاريو آهي ته "ڪبوتر مشڪل وقت اچڻ تي اکيون بند ڪندا آهن... ڇو؟" هن باب جو عنوان به سوال آهي. ناول جو پلاٽ منهنجي خيال ۾ ان سوال جي پٺيان انساني حيات جي ائبسزر ڊٽي آهي. جنهن کي ليکڪ بنياد بڻائي پورو ماحول چٽيو آهي ۽ ان ۾ هُن وجودي بحران ۽ حياتي جي بي رحم وارتا کي به عڪس بند ڪيو آهي.

ليکڪ سوال کان هٽي وڃي ٿو ۽ وچ ۾ ٻيون ڳالهيون کڻي اچي ٿو ۽ وري آخري باب ۾ ان سوال جي نقطي تي اچي ٿو. ڀانيان ٿو تہ متان منهنجي ڪم عقلي هجي ۽ توڻي جو هن ناول جا ڪردار علامتي ۽ جانور آهن پر ليکڪ ال سڌيءَ طرح انساني سماج ۽ انهن جي روين تي تنقيد ڪري ٿو.

ناول جي ٻئين باب جو عنوان "ڪبوتر جواب جي ڳولا ۾" آهي. ميڙاڪي مان اڏامي ڪبوتر هڪ سسيءَ ڪٽيل ماڻهو سان ملي ٿو. جنهن کي هڪ امير ماڻهو گاڏي چاڙهي هئي.

اڪانامي آف ورڊس وارو اصطلاح جديديت واري لاڙي ۾ استعمال ٿيندو آهي. شاعريءَ لاءِ مقرر ڪيل معيار جو مطلب اهو آهي ته "شاعريءَ ۾ اوترا لفظ استعمال ڪجن جيترن لفظن جي ضرورت آهي." اهڙي نموني نہ رڳي نظم پر ادب جي ٻين صنفن ۾ بہ جديد ادب ۾ لفظن جي بچت واري اصطلاح کي ڪتب آندو وڃي. جنهن سان تخليق وڌ ۾ وڌ دلچسپ, پائڪ جي ڌيان جو سبب بڻجندي ۽ سگهاري بہ ٿيندي.

ائين هن باب ۾ غير ضروري لفظن جو واهپو آهي; . ڀڻڪي جهڙي آواز ۾ چوڻ لڳو:ص.23 (ڀڻڪڻ لڳو)

. جيڪو اڪيلو اتي پسار ڪرڻ واري انداز ۾ گھمي رهيو هو. ص. 20 (جيڪو اتي اڪيلو پسار ڪري رهيو هو.

. ساٹس گڏ ص. 27 (ساڻس)

. اهو سڀ ڪجه تنهنجي مٿان ٿي گذريو آهي. ص . 25 (اهو سڀ توسان ٿيو آهي.)

. هياسين. (هئاسين) هيا. (هئا) هيائين (هئائين) ۽ ڪجه ٻيون اهڙيون چڪون آهن.

منڍي ڪتيل ماڻهوجي المناڪ فردي سور کي اجتماعي ڪري واه جو پيش ڪيو ويو آهي. جنهن تي ليکڪ کي آفرين هجي. ليکڪ پنهنجي شعوري سگه انوسار اهو بيان ڪرڻ جي ڪوشش ڪئي آهي تہ جيڪي نجي مسئلا آهن اصل ۾ اهي ئي اجتماعي آهن. ان ڪري اسان سڀ هڪ ٻئي جي مامرن ۽ پاڻ تي دارومدار رکون ٿا.

هن باب ۾ بحث طلب ڳاله هي آهي: "ناڪام نسل جي هڪ نشاني اها به آهي ته هو حد کان وڌيڪ ماضي پرست هوندو آهي. جڏهن ته هر نسل جا پنهنجا مسئلا, پنهنجا خواب هوندا آهن. نيئن نسل کي ماضيءَ جي ڪرندڙ ڀيتن کي بچائڻ بدران پنهنجي طاقت ايندڙ وقت کي بهتر استعمال ڪرو تي لڳائڻ کپي." ص. 26

هتي ليکڪ موهن جي دڙي جي ڪرندڙ ڀيتن بچائڻ تي تنقيد ڪري ٿو. ڏنو وڃي ته اهو به صرف شعور وند ماڻهن ئي ان جي بچاءُ ۾ آواز اٿارين ٿا. باقي سرڪار ته ان ڪا به دلچسپي نه ٿي وٺي. اهو درست آهي ته اڄ جڏهن سموري دنيا ۾ مشيني انقلاب اچي ويو آهي ۽ سڀ ڪجهه ڊجٽلائيزڊ ٿي

چڪو آهي. اتي رڳو موهن جي دڙي جي تهذيب تي ڀاڙڻ ڀورائي جي ڀل ئي هوندي. نيئن سنڌ جا نوان چئلينجز آهن.

باب فل فراءِ هاف فراءِ: سنڌ ئي نہ پر پورو ملڪ پاڪستان پوليس اسٽيٽ بڻيل آهي. قانون نالي ڪا شيءِ اسان جي سماج ۾ نہ رهي آهي. جنهن کي هر عام خاص ۽ اسين تخليقڪار ته ذهني ڪوفت ۾ سُن ٿي وڃن ٿا. ليکڪ اهڙو سڄو منظر نامو هن باب ۾ چٽيو آهي, اهو دل دهلائيندڙ آهي. نصيحت جا ڪڻا: هن باب جو نالو ۽ ترتيب ٿوري ناصحانه لڳي ۽ ليکڪ هتي ڇا ته ڳالهيون ڇڙي ٿو جو چئي بس ڪر.

هوروشن كردار واتان چئي توته "ڇا بنا مذهبي لاڳاپي سماجي طبقي جي كنهن به وابستگي كان سواءِ ڇا نيكي نه تي سگهندي ڇا انهن بنا اسان تي كري انسانيت جي خدمت نه تي كري سگهجي."

پنجون باب كاميابي جو اسم اعظم:

منهنجو هميشه اهو خيال رهيو آهي ته جيئن سچ کي طئي نه ٿو ڪري سگهجي ڪڏهن ۽ ڪهڙو سهي آهي ائين ڪاميابي جي وصف ڪرڻ به گهڻي ڏکي ٿيندي. ڇو ته هڪڙا چون آخرت ۾ ڪاميابي هڪڙا چون هن دنيا ۾، ڪن کي ڪار حاصل ڪرڻ ڪاميابي نظر اچي، پر ڪاميابي ڇا آهي ان جا ماڻ ماپا مڪمل ٿي ئي نه ٿا سگهن. جديد دؤر جو ماڻهو ڪهڙي قسم جي ڪاميابي جي فريب ۾ ورتل آهي ان کي ليکڪ فڪري انداز ۾ پيش ڪيو آهي.

ليکڪ جي فڪري باليدگي هن مان پرکي سگهجي ٿي:

"جيكڏهن اوهان كي كو مسلسل بيكار، ناكاره چوندو رهي ته توهان مان كجه كرڻ جو شوق ۽ صلاحيت واقعي به نكري ويندي." ص

هونئن ته ادب سماج جي تنقيد آهي، پڙهندا ۽ پرجهيندا رهيا آهيون پر ناول سماج جي نفسياتي تنقيد آهي. انور ڪليم سنڌي سماج جي نفسيات جي نبض تي هٿ رکي هي ناول لکيو آهي، مختصر ۽ پراثر.

جيئن چوي ٿون

"يا کڻي ائين چئجي تہ جنھن ملڪ ۾ اسڪول ۽ درسگاھون گھٽ ھونديون آھن." ص. 63 ساڳئي صفحي تي لکي ٿو:

"توكي خبر ناهي... جن ملكن ۾ ٻارن لاءِ اسكول گھٽ هوندا آهن، ان ملك ۾ ٻارن جي قومي وندر كتن كي سڄو ڏينهن پٿر هڻل ۽ ڊڪائل هوندو آهي." ص. 63

تعليمي شرح گهٽ هجڻ ڪري جيڪي شيون اسان جو ڪلچر بڻجي ويون آهن. انهن تي ليکڪ طنز ڪري ٿو ۽ علمي فڪري نوع ۾.

باب ڇهون كتا ۽ شيرواني جي نان استعمال آهي. "كتا" استعاري جو استعمال سنڌي ادب ۾ گهڻو تڻو رسول ميمڻ استعمال كيو آهي ۽ هن جو پورو ناول ان نالي سان اچي چكو آهي. پر هن ٻين ناولن ۾ به "كتا" وارو استعاروبار بار استعمال كيو آهي. سنڌي ۾ كتا ناول اچڻ كان پوءِ كافي ليككن كي اهو كتا لفظ مختلف معنائن ۾ استعمال كندي پڙهيو اٿم ۽ هن ناول جو هي باب به ان جو تسلسل آهي.

ليكڪ 64 صفحي تي لكيو آهي تہ: "جتي تعليم آهي اتي كتن كي اعلي اسٽيٽس جي نشاني سمجھيو ويندو آهي. مطلب تہ كنهن معاشري جي باري ۾ كو اندازو لڳائڻو هجي اهو ڏس اتي كتن سان ورتاءً كيئن آهي." ص.64

كتي كي اعلي استيتس جي نشاني نه پر آكسيتوسن كيميكل خوشي جا هارمون واڌائڻ جو طريقو آهي. جانور پالڻ سان يا انهن سان پيار كرڻ سان آكسيتوسن وڌندو آهي. اسان وٽ جتي سنڌي سماج ۾ سماجي لڳ لاڳاپي ختم ٿيندو پيو وڃي. ان كري اهو سڀ كرڻو ٿو پوي ۽ اولهم ۾ ته كڏهكو سوشلائيزنگ ختم ٿي چكي آهي. ان كري اتان جا ماڻهو جانور پالن ٿا ، ائين اسان وٽ به كيترائي سنڌي اديب جانور پالن ٿا ۽ سماجي ڳانڍاپي كان پري آهن. انهن جا نالا نه ٿا لكون. باقي سوشل ميڊيا تي انهن جون تصويرون پيل آهن.

ڪيترائي سنڌي ناول پڙهڻ جي لاءِ ميسر هوندا آهن. انهن ۾ رومانوي يا سماجي روين جي انساني نفسيات جو ادراڪ يا بحث ته موجود هوندو آهي پر سياسي تنقيد بنه مشڪل هوندي آهي. اڻ ڌريائپ جو اصطلاح هونئن ته مڪمل سياسي اصطلاح آهي ان جو مطلب جنگ کان نفرت ۽ ييٺڪيت کان چڙ آهي. سنڌ ۾ اڻ ڌريائپ معنا خود غرضي آهي ۽ پ پ پ ييٺڪيت کان چڙ آهي. سنڌ ۾ اڻ ڌريائپ معنا خود غرضي آهي ۽ پ پ پ جي پاسي يهڻ آهي. پر انور ڪليم اهڙي تنقيد هن ناول ۾ ڪري ٿو، جنهن کي ساراهجي ٿو:

"دعا کان پوءِ مون ڏٺو تہ منھنجو پُڇ بلڪل سڌو ٿي چڪو هو. مون واپسي لاءِ ان رنگ برنگي جھنڊي کي ڏاڍو ڳوليو پر هو لائي ڪٿي غائب ٿي چڪو هو." ص. 65

ليکڪ مٿئين پيرا ۾ پ پ جي جھنڊي جي ڳالھ ڪري ٿو. اهڙي ساڳي ڳالھ ناول نگار 68 صفحي تي بہ ڪئي آهي. مختصر ناولن ۾ ساڳين ڳالھين, لفظن کي ورجائڻ جي گنجائش ناهي هوندي.

ليکڪ سان مذڪر ۽ مؤنث جو معاملو بہ آهي. هُو مؤنث لفظن کي مذڪر ۽ مذڪر لفظن کي مؤنث ڪري لکي ويو آهي.

جيئن: "جتان جي مخلوق سڪون سان وقت گذاري رهيو هوندو." ص. 68

ٻيو ناول نگار تڪڙ کي تڪڙي ڪري بار بار لکيو آهي. تڪڙي وارو تڪرار "پاڇو ڳالهائي ٿو" واري باب ۾ آهي، جيڪو ايڊيٽ ٿيڻ گهرجي.

ڪتا ۽ شيرواني جو سڄو باب پ پ پ جي ناقص ۽ هٺ ڌرمي واري وڏيرڪي سياست تي ڇتي تنقيد آهي. اهو ليکڪ جي بي باڪي جو ڪمال آهي.

"مون كي كنهن مان به وفاداريء جي اميد ناهي. توهان مان اكثريت انهن جي آهي. جيكي كئي تولا متائي مون تائين پهتا آهن, مان وفاداريء جي اميد ركڻ وارن بيوقوفن مان هجان ها ته اڄ توهان جهڙن كي شيروانيون پارائي راڄ كرڻ لائق نه بڻايان ها, پر پاڻ ٻين كان توهان وانگر شيرواني وٺڻ لاءِ كنڌ جهكائي بيٺو هجان ها...!" ص. 72

هن ٽڪري ۾ پ پ جي لوٽن جي ڪهاڻي ۽ پ پ جي سموري سياسي ڪريم ۽ دانشور طبقي کي کسي ڪرڻ جو خوب بيان آهي، جو افسانوي هوندي بہ حقيقي آهي.

ڪارل مينهم موجب: "نظريو ڪنهن ليکڪ جي سماجي موقف جو اظهار هوندو آهي." ائين انور ڪليم جو نظريو سماجي اوڻاين ۽ ڪوڙهه وتل روين جو پختو ۽ اجهل اپتار آهي.

ڪتا ۽ شيرواني جي باب تي ڳالهائڻ جي پڄاڻي هن باب جي ڪلاسڪ مڪالمي سان ٿا ڪريون ته "سڌو انسان ۽ سڌي پُڇُ وارو ڪُتو ڪنهن ڪم جا ناهن هوندا." ص. 73

ناول جو آخري باب "پاڇو ڳالهائي ٿو" آهي. جنهن ۾ ڪبوتر جي سوال جو جواب آهي.

هن باب ۾ جيڪا شيءِ هر هر مون کي تڪائي رهي هئي (اڏام ڪري رهيو هو) ان کي سادو ڪري هيئن به لکي پيو سگهجي. (اڏامي رهيو هو) ناول نويس ڪافي لفظ هر پيرا ۾ ورجايو آهي. ان جي جاءِ تي ٻيو ڪو لفظ به اچي پئي سگهيو. ان سان سلاست برقرار رهي ها.

انور ڪليم جو "ڪبوتر جواب ڳولي ٿو" ناول ۾ اسلوب ۽ انداز بيان، فڪري سگھ نمايان ۽ دل ۾ پيهي ويندڙ آهي. ناول جو اسلوب ۽ مڪالمو هجڻ به اهڙو گهرجي. انساني فطرت ۽ نفسيات جو ڇا ته ناول نگار تجزيو ڪيو آهي توهان به پڙهي ڏسو:

"انسان، ذلتن، تڪليفن جي باوجود وري جنم وٺڻ جو خواهشمند… اولاد جي صورت ۾ پنهنجي نشاني، پنهنجي موجودگيءَ جي نشاني ڇڏي وڃڻ جو خواهش مند…!" ص. 90

يا وري:

"انسان رشتن، ناتن ۽ تعلقات جو ايترو عادي تي ويندو آهي، جو مرط کان پوءِ بہ چاهيندو آهي تہ سندس قبر بہ ٻين عزيزن، رشتي دارن يا سندن چاهيندڙن جي ڀرسان هجي!" ص . 92

اها ته انسان جي فطرت آهي ته هُو رشتن کان سواءِ رهي ناهي سگهندو ۽ سچائي به آهي. پر اڄوڪي سماج ۾ رشتن جو زوال اچي چڪو آهي.

ناول نگار لکي ٿو:

"كجه فلسفياڻا جملا ذهني عياشي كان سواءِ كجه به ناهن هوندا." مٿئين ڳاله سان آئون سهمت نه آهيان. ڇو جو فلسفو يا فلسفياڻو ڊسكورس اسان كي سنئين دڳ لائيندو آهي ۽ فلسفو سڀني علمن جو خلقيندڙ به آهي اهو ذهني عياشي كئين ٿيندو.

انور ڪليم جي لکڻي ۾ تجسس، جاسوسي ۽ مبھمتا آھي. جيڪا هن جي پنھنجي تخليق آهي ۽ هن جي لکڻي کي سگھارو بہ ڪري ٿي.

## پريتم هڪ جامد کردار....

(ناول "پريتم" تي تنقيدي نظر)

سنڌي ٻوليءَ جي مايہ ناز ناول نگار رسول ميمڻ پنهنجي ناول لکڻ بابت هڪ انٽرويو ۾ چيو آهي تہ "هاڻي جيڪا مون ڪهاڻي لکي نہ... اها لکڻ جي Practise ڪئي، تہ جيئن منهنجو Tempo يا رڌم جيڪو آهي، اهو ٺهي ۽ مان ناول لکي سگهان." (انٽرويو امر اقبال)

ناول لکڻ لاءِ هڪ پوري زندگي گهرجي ٿي. ائين رسول ميمڻ ناول لکڻ جي لاءِ پهريان ڪهاڻيون لکيون. اسير امتياز بنيادي طور شاعر آهي، ناول سندس پهريون تجربو آهي. هن ڪڏهن ڪهاڻيون به نه لکيون آهن. ضروري ناهي تحهاڻيڪار ئي ناول لکي سگهي ٿو ۽ شاعر ناول نه ٿو لکي سگهي، دنيائي اديبن جا پروفائيل ڏسون ٿا ته شاعري، ڪهاڻيون ۽ ناولن جا هڪ کان وڌيڪ ڪتاب لکيل آهن. ان سڄي پس منظر ۾ هڪ ڳالهه جيڪا اسير امتياز جي لاءِ کٽڪي ٿي. اها هن جي ناول کي سنور اڻ ۾ محنت نه ڪئي آهي.

پريتم ناول ۾ کوڙ سارا لوازمات آهن، جيڪي پورا ناهن. جن جو ذڪر اڳتي ايندو.

پريتم هڪ سياسي ماڻهو آهي، ايترو پڙهيل به ڪونهي، پر سياسي جلسن ۾ ويندڙ آهي. هو جنهن عورت لاليءَ سان شادي ڪري ٿو. اها اڳ ۾ ئي ٻارن ٻچن جي ماءُ آهي ۽ ڪنهن وڏيري کان قرض کنيل اٿس. اها مائي قرض لاهڻ لاءِ ان وڏيري وٽ قاسي ٿي ته پريتم به ان سان باندي بڻايو وڃي ٿو. وڏيرو هنن کي باندي بڻائي قيد ڪري ڇڏي ٿو. پوءِ اتي اهي چارئي ماڻهو پريتم، يار محمد، لالي ۽ ان جون ڌئيون نجي قيدخاني ۾ ڪم ڪن تا پر ڪهڙو ڪم ڪن ٿا ۽ ڇا جي ڪري قيد ڪيا وڃن ٿا. مائي قرض ڇو

ورتو؟ مائي جو وڏيري سان ڪهڙو ناتو هو؟ وڏيري ڪهڙي بنياد تي قرض ڏنو؟ اهڙو ڪجهه واضح نه ڪيو ويو آهي.

پريتم ۽ سندس ڪهول بنادي بنائڻ کان پوءِ وڏيرو پنهنجي ڏيءَ کي انهن مٿان چوڪيدار بڻائي ٿو. پر ڪمدار قادو به هنن تي پهرو ڏيندو رهي ٿو ۽ انهن تي تشدد به ڪري ٿو. مسرت کي باندين تي اک رکڻ جي لاءِ رکيو ويو آهي پر هوءَ پريتم ۽ سندس خاندان کي رحم جوڳي نگاه سان ڏسي ٿي ۽ پريتم سان پريت به ڪري ٿي پر پريتم ڪا به دلچسپي نه ٿو وٺي. پريتم جون ڏيئر جيڪي هن جي زال لاليءَ جي اڳين مڙس مان آهن. لاليءَ جي اڳين مڙس مان آهن. لاليءَ جي اڳين مڙس عرب جو بتو ناهي. هڪ ڌيءَ کي پيٽ ٿي وڃي ٿو، ان کي ٻار به ٿئي ٿو. ٻئي ڇوڪري جوان جماط آحي ۽ وڏي ڌيءَ خودڪشي ڪري ٿي. پريتم جي زال به اڳتي هلي ڪاري ڪامڻ ۽ شگر جي بيمارين ڪري ٿي. هن جي وڏيءَ ڏيءَ حوري جو ٻار به حويلي ۾ استري جي ۾ مري وڃي ٿي. هن جي وڏيءَ ڏيءَ حوري جو ٻار به حويلي ۾ استري جي کليل تار ۾ وات وجهڻ سان مري وڃي ٿو. هن جي ننڍي ڌيءَ وڏيري جي ڪيئن قيد آهي اهڙو ڪو به منظر پيش نه ڪيو ويو آهي. جنهن مان نظر اچي ته هو ڪيئن قيد آهي. ٿيل آهي.

ناول جو ٿيم وڏيرا شاهي ۽ نجي قيدخانن بابت آهي. ليکڪ ان تي وڌيڪ گهرائي سان ڪم نہ ڪيو آهي. ڪردارنگاري ۾ به هو مار کائي ويو آهي.

وڏيرو يار محمد بنا ٻڌائڻ جي پنهنجي ڌيءَ مسرت کي اسلام آباد وٺي وڃي چئي ٿو جڏهن هوءَ پريتم سان قيد مان ڀڄي وڃڻ جو منصوبو ٺاهي ٿي. وڏيرو پريتم جي ڌيءَ کي به اسلام آباد کڻي وڃي ٿو ۽ ان ۾ هن جون

اکيون هونديون آهن ۽ اتي هن سان نڪاح ڪري ٿو ۽ مسرت جي پنهنجي ڀائٽي سان شادي ڪر ائي ڇڏي ٿو. ان جي باوجود به سمرت اسلام آباد مان ڀڄي ٿي ۽ هيڏانهن پريتم جيل مان ڀڄي ڪراچيءَ پهچي ٿو جتي هو ملن ٿا ۽ اتي ئي مسرت جون محبتون ۽ نوان خواب ميلاميٽ ٿي وڃن ٿا. جڏهن پريتم هن کي ٻڌائي ٿو ته منهنجو خاص عضوو وڏيري وڍائي ڇڏيو آهي.

بي مهاياري لڙائي کان پوءِ گڏيل قومن انساني حقن جو عالمي پڌرنامو شايع ڪيو ويو. ان ۾ هڪ حق اهو به آهي ته "هر ماڻهو کي ڪنهن به ملڪ مان جنهن ۾ هن جو پنهنجو ملڪ به شامل آهي ٻاهر وڃڻ ۽ پنهنجي ملڪ ۾ واپس اچڻ جو حق حاصل آهي."

پين لفظن ۾ هيئن چئون ٿاته انسان جي چرپر تي پابندي هڻڻ اخلاقي طور غلط آهي. هي ناول اسانني حقن جي استحصالي ۽ غضب ٿيڻ جي ڪهاڻي آهي. جنهن ۾ انسانن سان جانورن جو ورتاءُ ڪيو ويو آهي. ليکڪ اهو بيان ڪيو آهي. ليکڪ پنهنجي پاران ۾ لکي ٿو ته "ناول جي ڪهاڻي حقيقت تي ٻڌل آهي." ص\_16

پريتم ناول براه راست سڌو سنئون Direct Epic ۾ لکيل آهي. جنهن ۾ ناول ناگار مورخ وانگي واقعن کي بيان ڪندو آهي. ان جي باوجود به ناول نگار ڪردارن ۽ واقعن ۾ موجود هوندو آهي.

ناول ۾ ڪردار نگاري بطيادي اهميت رکندي آهي ۽ منظر نگاري اتفاقن هوندي آهي. هن ناول ۾ منظر چٽا ناهن. جيئن ناول جو منڍ ئي ال گهڙيو ۽ اوچتو محسوس ٿئي ٿو.

سنڌي ناولن جي اڪثر ڇا پر هن ناول ۾ هي لفظ پڙهيا آهن:

"هي ناول هڪ ئي ويهڪ ۾ پڙهي سگهجي ٿو ۽ هڪ ڀيرو پڙهجي ويندو آهي." اهڙي گول مول ۽ روايتي ڳاله هن ڪتاب جي مهاڳ ۾ لکيل آهي.

سنڌي ناول ۾ ايڊيٽنگ جي وڏي کوٽ آهي، جنهن لاءِ آئون بار بار لکندو رهيو آهيان. هن ناول جو ليکڪ به هڪ ايڊيٽر ۽ نقاد آهي. پوءِ به هن ڪي بنيادي ۽ اهم ايڊيٽنگنس نه ڪيون آهن. جيڪو نهايت ئي افسوس ناڪ ۽ ان پروفيشنل عمل آهي. جهڙوڪ: اڌ دم، سڄي دم ۽ واڪ جون نشانيون به نه ڏنل آهن. مٿان وري لفظن جو ورجاءُ پڙهندڙ کي ڏاڍو تنگ ڪري ٿو ۽ منجهائي وجهي ٿو. جن جا مثال هتي ضرور ڏبا. ناول ڇپائڻ کان اڳ ۾ بار بار ايڊٽ ڪرڻ جي تصنيف آهي. پر هي ناول مون کي موبائيل تي ڪمپوز ڪري ڪمپيوٽر ۾ لاهي ڇپايل آهي.

ناول جا ڪردار پريتم، لالي، وڏيرويار محمد، حوري، موتي، مسرت ۽ ڪمدار قادو انهن جي مصوري ۾ ليکڪ جا رنگ ڇڊا آهن. ڪنهن به ادبي تخليق جي سرجڻ جي لاءِ لفظ اهم مسئلو آهن پر هن ناول ۾ ليکڪ لفظ ڄڻ ڀرتي ڪيا آهن ۽ لفظن جو رچاءُ ٿورو دلچسپ هجڻ گهرجي. ليکڪ جا هڪ پيراگراف ۾ ورجايل جملا:

("اهو خوبصورت فلسفو مسرت به بدّي رهي هئي. پريتم اهڙي ادائيگي ويتر مسرت کي پنهنجي ويجهو آڻڻ جو ڪم سرنجام ڏئي رهي هئي، مسرت به بيهي رهي ۽ هن لاليءَ ۽ پريتم جي گفتگو کي دل سان ٻڌڻ پسند ڪيو هو. لاليءَ، پريتم سان جو مخاطب ٿيڻ لڳي ته مسرت به پنهنجو غور انهن طرف ڪيو.) ص \_ 34

مٿئين پيراگراف ۾ مسرت جي جي ٻڌڻ جي ڳاله کي ٽي دفعا ورجايو ويو آهي. اهڙا الاهي سارا ٽڪرا هن ناول ۾ آهن جن ۾ لفظن جو ايترو ته ورجاءُ آهي جو ماڻهو پڙهي پڙهي تنگ ٿو ٿي پوي.

وري هي ڏسو: (پريتم پاسو ورائي هڪ نهار پنهنجي گهرواري کي ڏٺو، جنهن جون اکيون کليل هيون، پريتم کليل اکين سان پنهنجي گهرواري کي ڏٺو.) ص 35

ڪهڙي ڳاله تان ڳوٺاڻن کي قيد ڪيو ويو آهي، اهو چٽو ڪونهي! جيڪڏهن قرض ڏنوويو آهي ته اهو قرض ڇا جو ۽ ان جو پسمنظر ڪونهي!! ڪردار اوچتا آهن انهن جو به تعارف خاص ناهي! جيئن نوريءَ جو ڪردار. ناول جي شروعات جي به خبر ئي نه ٿي پوي ته ڪيئن ٿئي ٿو ۽ هڪ ماڻهو بس ڳالهائڻ شروع ڪري ٿو ان جو ڪو اڳ پٺ يا بيهڪ ناول نگار نه ٺاهي آهي. فلسفي جو لفظ استعمال بيجا آهي. هڪ اڌ سياسي ماڻحو جيڪو قيد آهي اهو عام رواجي ڳالهيون ڪري ٿو ته ان کي مسرت فلسفي /فلاسافر جي ڳر کان واقف فلاسافر ٿي سمجهي. جڏهن ته مسرت فلسفي /فلاسافر جي ڳر کان واقف ئي ناهي.

مسرت پريتم کان پڇي ٿي تہ ڇا ٿيو تہ پريتم مان مان ۾ لڳي وڃي ٿو. لفظ اصليت بہ ليکڪ ائين استعمال ڪيو آهي جو معنيٰ جي خبر ئي نہ ٿي پوي تہ هاڪاري آهي يا ناڪاري.

پريتم هڪ جاءِ تي لاليءَ کي ڏاڍي هاڪاري خيال واري ڳالهہ ڪري ٿو جو ان جي سوچ تي پيار اچي ٿو:

"ها لالي هي پهريون ڀيرو تاريخ ۾ٻار ڄمندو جيڪو پنهنجو نه هوندي به, پنهنجو ڪنداسين, معاشري جا اڪثر ماڻهو ته اهڙي ٻار کي حرامي

چوندا آهن ۽ جنهن عورت جي ڪک ۾ اهڙو نامعلوم ٻار جڏهن پلجڻ لڳندو آهي." ص\_52

ناول نگار لکي ٿو تہ "پريتم جي اکين تي ڪڏهن ڪڏهن پٽي ٻڌي هڪ ٻنيءَ جي ٽڪري تائين سندس موڪليو ويندو هو ۽ اڪثڙ پير ۾ زنجير پيل هوندي هئي." ص\_58

وري ٻي هنڌ لکي ٿو تہ "گهر جي ماحول ۾ سواءِ اداسي جي هاڻي ٻيو هيو بہ ڇا؟" ص\_59

اهو ڪهڙو جيل آهي جيڪو پريتم کي هڪ ٽڪري کان ٻئي تائين پٽي ٻڏي وٺي وڃي ٿو. وري ڪير ڏسي نہ ٿو سگهي. ٻني ۽ حويلي ايڏو پري آهن يا ايڏو نامعلوم علائقو آهي. ليکڪ ڪنهن به طرح تزيياني کان ڪم نه ورتو آهي. منظر منجهيل ۽ واضح ناهن. وري باندي آهن ته گهر ڪنهن جو ۽ ڪٿان جو.

ليکڪ ڪردارن جا نالا بار بار ورجائي ٿو. تقريبن هر سٽ ۾ نالو آهي. ان سان گڏ پڙهڻ جي رواني ۾ مزو نہ ٿو رهي.

پريتم جي زال وڏيري جي ظلم ڪري باندي بطجي وڃي ٿي هن جي دي خودڪشي ڪري ڇڏي ٿي پر پريتم وٽ وڏيري لاءِ نفرت پيدا نه ٿي ٿئي، پوءِ به هٿ ٻڌيون هن جي اڳيان بيٺو آهي.

مسرت پريتم جي پٺيان پيل آهي ۽ پريتم اشارن ئي اشارن ۾ ڪپيل خاص عضوي جي ڳاله ڪري وڃي ٿو ۽ ناول نگار به اها ڳاله فنائتي نموني رکي آهي:

"بندق جي فائر جهڙي ڇرڪائيندڙ ڇوڪريءَ هاڻ منهنجي جان ڇڏ, ڪپيل ڪاني ۾ رس ڳولڻ جي آس ۾ ڇو ٿي, پنهنجو سج لاهين." ص \_89

پوري ناول ۾ پريتم هڪ جامد ڪردار طور سامهون اچي ٿو ۽ هن ۾ بغاوتي عنصر ڀرڻ واري به مسرت آهي. جيڪا هن کي اتان ڀڄڻ تي مجبور ڪري ٿي باقي پريتم جي ڪردار ۾ حالتن آهر تبديل ٿيڻ جي سگهه ناهي ۽ هو بار بار مايوسي جون ڳالهيون ڪري ٿو.

جئين صفحي 96 تي هو چوي ٿو: "مسرت مان هن حال ۾ به مطمئن ناهيان، بلا جي زهر جهڙي زندگي کان بهتر موت ڀانيان ٿو، ڪٿان ڪو زهر آڻي ڏينم ته کائي مري وڃان، هاڻ هن دنيا ۾ پل پل جي پريشاني ۾ ساهه ٿو منجهي."

مسرت به سمجهم ۾ نه ٿو اچي ته ليکڪ کي شايد ياد نه رهيو آهي ته هو ڪردارن کان ڪرائڻ ڇا ٿو گهري. مسرت پريتم کي ڀڄي وڃڻ جي به صلاح ڏئي ٿي ۽ وري هيئن به چئي ٿي:

"مون بابا کي پنهنجي رهائي جي باري ۾ چئي ڇڏيو آهي، ڪجهه ئي ڏينهن ۾ تنهنجي رهائي ٿي ويندي، پوءِ ته آزاديءَ سان پنهنجي زندگي گذاري پنهنجو پال کي وکرط کان بچائيندي نه." ص\_99

سموري ناول ۾ پريتم ستو پيو آهي. مسرت اچي ٿي وري وڃي ٿي. پريتم اٿي ٿو ويهي ٿو عجيب جملا ۽ اٿ ويه ۽ ننڊ جاڳ کان سواءِ ڪي ٻيون ڳالهيون ٿين ئي نہ ٿيون.

پريتم ڪردار جو ٻيو وڏو ۾ وڏو نقص اهو آهي تہ هن جي ڀيڻ پسند جو پرڻو ڪري ٿي تہ هو ان کان نفرت ڪري ٿو ۽ بدلي جي باهہ سندس رڳن ۾ ڊوڙڻ لڳي ٿي. ڪامريڊ ٿي ڪري بہ اهڙي سوچ ڪردار جي جوڙجڪ سان ٺهڪندڙ ڇا ڪوهين ڏور آهي.

پريتم جيئن ته ٻڌل آهي ان کي زنجير جو نشان به ٿي وڃن ٿا. وري ٻڌل ماڻهو ماني ڪيئن پچائيندو. ڪمدار قادو ۽ پريتم جي ڳالهه ٻولهه 116 صفحي تي ٿيل آهي جنهن ۾ ڪمدار چئي ٿو:

"زمانو هلائطو پوي ٿو تون اڪيلو ناهين، جو توکي کار ايان، سردار جي هوڏانهن واري ٻني تي تو وانگي يارهن باندي آهن."

جڏهين ايترا باندي آهن ته ليکڪ انهن جو ڪو به منظر ناول ۾ پيش نه ٿو ڪري ۽ اهي ڪهڙي ڏوه ۾ باندي آهن؟ بس ناول نگار پريتم ۽ مسرت ئي فوڪسڊ رکيو آهي. ناول نگار جي ٻولي ڪمزور پاسن سان گڏوگڏ ڪٿي ڪٿي هو سٺا محاورا به لکي وڃي ٿو: جيئن "سندس اميدون ڪچا ٻار ڪيرائڻ لڳيون هيون."

"هڪڙا ڪتا انسان جي روپ ۾ به هوندا آهن جيڪي به ڏاڙهين ٿا." ليکڪ ڪردارن جي اڻت ۾ ماري کائي ويو آهي. انهن جا رخ ۽ لهجا انهن جي صور تحال سان نه ٿا ملن پر الڳ بيٺا آهن. آخري ڳالهه ان پسمنظر ۾ ڪري هن اڀياس جي پڄاڻي ڪندس.

مسرت جي زبردستي شادي ٿئي ٿي ۽ پيار هوءَ پريتم سان ڪري ٿي پر ڪمدار قادو کي چئي ٿي تہ منھنجا ڪپڙا سنڀالي کڻي اچجان. اها ڳالهہ تہ منھنجي سمجهہ کان بالاتر آهي. جيڪا خود ليکڪ ئي سمجهائي سگهي ٿو.

## رسول ميمڻ جاناول

- 1. اوطيه عورتون
  - 2. قالوبلا
  - 3. نجومي
- 4. استيل جا پنج گلاس
  - 5. اک ڇنڀ
  - 6. ڪتا پهريون ڇاپو
    - 7. ڪتا ٻيو ڇاپو
    - 8. ڪتا ٽيون ڇاپو
  - 9. نجومی (اردو ڇاپو)
- 10. انيس عورتين (اردو ڇاپو)

رسول ميمڻ سنڌ ادب ۾ نون لاڙن ۽ جديد تقاضائن پٽاندڙ لکندڙ تخليق ڪار آهي. جنهن سنڌي ٻوليءَ ۾ سريئلسٽڪ، جادوئي حقيقت نگاري ۽ علامت نگاريءَ جهڙن ڏکين تڪينڪن تي ناول، ڪهاڻيون ۽ شاعري سرجي. ان سان هن هڪ منفرد سڃاڻپ حاصل ڪئي، هن جو اسلوب سنڌي جي ٻين افسانوي ادب لکندڙن کان مٿانهون ۽ جدا هو. هن راويتن کان هٽي ڪري لکيو. نفسيات به هن جي لکڻين جو محور آهي.

جيئن ته هي ڪتاب رسول ميمڻ جي ڇهن ناولن تي لکيو ويو آهي ان لاءِ ناول جي بنيادي وصف ڏيڻ ضروري آهي. جيڪا هن ريت آهي:

Novel: -A novel is a long work of fiction that typically explores complex characters, multiple plotlines, and extensive settings.

- It allows for in-depth exploration of themes and character development.

Example: "To Kill a Mockingbird" by Harper Lee.

الهداد پوهئي مطابق: "ادب ۽ سماجي نفسيات جو تعلق واضح آهي. ادب هڪ سوچيندڙ سماج جي سوچ جي بنيادن تي قائم ٿئي ٿو ۽ اديب ان سوچيندڙ سماج جي زبان جيان سماج جي سوچ جو اظهار ڪري ٿو. ادب انهيءَ اظهار جو نالو آهي، جيڪو هڪ سوچيندڙ سماج جي سوچ جي پيداوار آهي." (1)

رسول ميمڻ اهڙو ادب تخليق ڪيو جيڪو سوچڻ تي مجبور ڪري ٿو ۽ روشن خيال سماج جي نمائيندگي ڪري ٿو. هن جا ناول سنڌي ادب ۾ هڪ نئين سوچ جا ترجمان آهن. جن ۾ تاريخ، نفسيات، ٻولي، سماج، تهذيب, فلاسافي ۽ ٻيا انيڪ مضمون بحث هيٺ اچي وڃن ٿا.

اديب رحمت سومري موجب؛ "موجوده دؤر ۾ رسول ميمڻ جا ڇه ئي ناول سنڌي ادب ۾ الڳ حيثيت ۽ مجتار کن ٿا. سندس ناول سنڌي فڪشن ۾ هڪڙو نئون موڙ ثابت ٿيا آهن. (2)

رسول ميمڻ ڪهاڻي جي دنيا ۾ ان زماني ۾ ڌاڪو ڄمايو. جڏهن امر جليل جي بادشاهي هئي ۽ هن پنهنجي پهرين ڪهاڻي ڪتاب سان ئي پڙهندڙن جو ڌيان ڇڪايو. امر جليل نه صرف هن جي ڪتاب تي ڪالم لکيو پر خوشيءَ جو اظهار ڪندي چيو ته اهڙي ڪهاڻي اڳ ۾ نه لکي وئي آهي.

ائين هُو ڪهاڻي کان پوءِ ناول جي پاسي آيو. هن جي ناول ڇهن ئي ناول جا موضوع فلسفيانا آهن جيئن موت, تاريخ, خوشي, انساني مزاج, نفسيات, سماجي ال برابري, ورها گو, سياست ۽ سائنسي سوچ آهن.

ممتاز بخاري مطابق: "علامتي انداز ۾ پنهنجي منفرد اسلوب ۽ دڪشن وسيلي سنڌي ڪهاڻي کي ريج ڏيندڙ رسول ميمڻ جا هيڪاندا پنج ناول اوڻيم عورتون 2012ع، قالو بليٰ 2013ع، نجومي 2014ع، اسٽيل جا پنج گلاس 2017ع، اک ڇنڀ 2019ع ڇپيا. جيڪي سنڌي ناول لاءِ جديديت ۽ جديديت کان اڳتي جو طبل وڄائي رهيا آهن." (ص-70)

رسول ميمڻ جديد سنڌي ناول جي جديديت ۽ جديديت پڄاڻان جي انساني مسئلن، جنهن سياسي، سماجي، ذاتي معاملا، فرد جي اندر ۽ ٻاهر جي اڪيلائي، حالتن ۽ خيالن کي قلمبند ڪيو آهي. جنهن ۾ هن عام ماڻهو جي سوچ، خيال ۽ نفسيات کي به گهرو پر کيو آهي.

هن جا ناول جديد تحريكن جي اثر جو نتيجو آهي. سنڌي ۾ اهڙن ناولن جي آمد ان كان اڳ حليم بروهي، غلام نبي مغل، ماڻك، اخلاق انصاري ۽ هاڻوكي دؤر ۾ ممتاز بخاري، نور جوڻيجي ۽ ڪليم ٻٽ جا ناول آهن. جن جديد كان جديد لاڙن جو اثر وٺي كري ناول لکيا آهن.

علامت نگاري ۽ جادوئي حقيقت نگاري رسول ميمڻ جي تخليقن تي گھڻو حاوي آهي. هن جي ناولن ۾ سکڻو رومانوي ماحول نه آهي پر سماجي بناوٽ، فڪر فهم ۽ سوچ جا ساگر پڻ ملن ٿا. هن جي ٻوليءَ ايتري ته جاندار آهي جو جن به رسول ميمڻ تي لکيو آهي ته اهو ائين چوندو رهيو آهي ته ڪتاب ۾ هڙئي جملا انڊرلائين ڪرڻ جهڙا آهن.

رسول ميمڻ جي ناولن تي هن جي حياتيءَ ۾ نقط چيني بہ ٿي، پر فڪري ۽ معياري تنقيد اڃا تائين نہ ٿي سگهي آهي. هو ٻاهرين ادب (مان مر اد جديد ادب) جو گهرو مطالعو ڪندڙ هو. جڏهن تہ سنڌي ۾ نئين ادب

کان ڪي ٿورا ماڻهو ئي واقف آهن. جنهن ڪري، هن جي ناولن کي سنجيده پڙهندڙن تائين پهچندي، هن جي حياتي پوري ٿي ويئي.

سندس ناولن جي ٻوليءَ بامحاور ا، سليس ۽ اسلوب تہ ڪمال جو آهي. جنهن ۾ فلسفيانا ۽ فڪر انگيز رنگ آهي. هن جي ناول ۾ هڪ فطري ڪشش ۽ خوبصورتي آهي. جيڪا هن جي سگهاري هئڻ جي داعي آهي. سائنسي فلسفيانا ادب سائنسي فلسفيانا ادب جا شروعاتي ڪتاب آهن. جيڪي تمام گهڻا مقبول ٿيا آهن پر اهي مارڪيٽ مان جلدي وڪرو تي ويا آهن.

هن جيڪڏهن ترجموبه ڪيو آهي ته ان ۾ به هن دنيا جي وڏن آرٽسٽن جي زندگيءَ جي احوالن تي مبني پروفائيل ترجمو ڪيا آهن. منهنجي خيال ۾ هن انهن سڀني آرٽسٽن جو پنهنجي تخليقن ۽ ايتري قدر جو ذاتي زندگيءَ ۾ به اثر ورتو.

هي صبيح صورت وارو سنڌي مفكر سنڌ جي تاريخ, تمدن ۽ تهذيب كي پنهنجي لكيڻن ۾ نيئن انداز ۽ اسلوب سان پيش كندو رهيو. جنهن جي ندرت كان كوئي انكار نہ ٿو كري سگهي.

اوڻيم عورتون ناول: جنهن ۾ سنڌ جي راجا ڏاهر واري دؤر جي ڪهاڻي آهي. عرب سنڌ تي حملو ڪن ٿا ۽ هڪ وڏي مندر جي داسين کي ٻانهيون بڻائي کڻي وڃن ٿا. اهي عراق ڏانهن خليفي کي پيش ڪرڻ لاءِ بحربانيا موڪليون وڃن ٿيون. ان زماني جو هڪ ماڻهو آهي ڪهيداس جنهن جي محبوبا به انهن داسين ۾ شامل آهي.

ڪهيداس تمام گهڻو ڏاهو، حڪمت جو ڄاڻو، پامسٽ آهي. جيڪو باد شاه کي موت کان بچائڻ ۽ ان وڏي پٽ کي قوت باه وڌائڻ واري دوا

239

حاصل ڪرڻ جي بهاني سان غلامي مان نجات حاصل ڪري ٿو. گهڻي جاکوڙ کان پوءِ مري ويل بادشاه ٽن پٽن ۾ انهن اوڻيه عورتن جي وراثت جي معاملي تان جهيڙي کي نبريندي پنهنجي محبوبا هار انسي کي بچائي سنڌ واپس وري وڃي ٿو.

رثوف نظاماڻي هن ناول کي تصوراتي ناول چيو آهي. وڌيڪ رئوف نظاماڻي موجب: "هن ناول کي سنڌ جي تاريخ جي حوالي سان لکيل ناولن جو تسلسل چئي سگهجي ٿو. جيڪي ورهاڱي کان پوءِ قومپرست تحريڪ جي زير اثر لکيا ويا، جن ۾ تاريخ کان وڌيڪ ليکڪ جو احساس ۽ جذبو حاوي رهيو آهي."

هن ناول جي ڪردارن جا نالا، ماحول، منظرڪشي ۽ ٻوليءَ انتهائي دلنشين ۽ ڇڪيندڙ آهي. جنهن کي پڙهي رسول ميمڻ جي تخليق تي رڳو داد ئي ڏئي سگهجي ٿو.

هن ناول ۾ حقيقت کان وڌيڪ خيالي دنيا وڌيڪ اثر انداز آهي. جيتوڻيڪ هي تاريخي ناول آهي پر ناول نگار تاريخي طور گهرائي ۾ نه ويو آهي ۽ هن احساساتي طور مختصر بيان ڪيو آهي.

قالو بلا ناول: پرڏيهي ادب کان ويندي سنڌي ادب تائين موت جي موضوع تي شاعرن تمام گھڻو لکيو ڳايو آهي. شاه لطيف يمن ڪلياڻ ۾ موکيءَ جي متارن ذريعي موت جي موضوع تي بيت چيا آهن. شيخ اياز پنهنجي حياتي جي آخري ايامن ۾ موت جي فلسفي تي تمام گھڻو لکيو. جنهن سان سندس زندگيءَ جي آخري سالن ۾ ڇپيل ڪتابن جا مهاڳ ڀريل آهن.

موت جو موضوع فلسفي جو عنوان آهي. پر موت جي فلاسافي تي رسول ميمط "قالوبلا" جهڙو پوروناول لکيو آهي. سنڌي ادب ۾ شاعريءَ کان پوءِ افسانوي ادب ۾ رسول ميمڻ ان موضوع تي وڏو فڪر انگيز اسلوب ۾ مختلف پهلوئن كان لكيو آهي. جيكو لاجواب آهي.

نجومي ناول: امر جليل ڪلاس روم واري پروگرام ۾ نجومي ناول بابت گالهائيندي چيو هئائين:

"جيڪڏهن رائيٽر ڪنهن روشن خيال ملڪ جو هجي ها تہ سڄي عمر ان هڪ ڪتاب جي ڪمائي کائي ها ۽ تاحيات امر رهي ها، پر بدقسمتيءَ سان اهو ليکڪ اسان جي سنڌ جو آهي."

هاڻي به سنڌ جي رعوبدار ادبي شخصيت رسول ميمڻ امر آهي ۽ جيستائين سنڌ آهي تيستائين هن جون لکڻيون تاحيات رهنديون.

نجومی ناول سنڌي ادب جو جداگانه ناول آهي. رسول ميمط کي ينهنجي موضوعن تي تمام گھڻي گرفت ۽ ملڪو هو. ان ڪري ئي هن جا ناول هك نئون موڙ ثابت ٿيا آهن. هو سنڌ سان محبت كندڙ اديب هو.

پاڻ ڪٿي چيو اٿس ته "آئون ڪهڙي به ٻوليءَ ۾ لکان پر لکندس سنڌ بابت ئي. ڌرتي تخليق جو وسيلو آهي, ڌرتي آهي ته اسان جون تخليقون آهن. ڌرتيءَ کان سواءِ سڀ تخليقون ٻي مقصد آهن."

رسول ميمڻ چوڏهن سالن جي عمر ۾ روسي ادب پڙهي، مطالعي جي شروعات ڪئي. روسي ليکڪن کان پوءِ هُو لاطيني آمريڪي ليکڪن کان وٺي ماڻڪ کي بہ پسند ڪندو هو.

نجومي ناول جي دنيا وڏو طلسم رکندڙ آهي. جنهن ۾ ڪهاڻيون نڪرن ٿيون تہ ڪائنات ٿي پوي ٿي.

آردش ارشاد شيخ لکي ٿو: "رسول ميمڻ جا ٻه ناول اوڻيه عورتون ۽ قالو بلا پنهنجي جاءِ تي. باقي هن جو ناول نجومي ڪمال جو ناول آهي. ان ناول تي هڪ جملو سورهن آنا سچ آهي: "باڪمال ليکڪ, لاجواب ناول."

## اسٽيل جا پنج گلاس ناول:

رسول ميمڻ جادوگر ليکڪ آهي. جيئن هن پاڻ ئي چيو آهي ته "لکڻ جادو آهي ۽ جادو سيکاري نه ٿو سگهجي."

اهڙو جادو هن جي هن ناول استيل جا پنج گلاس ۾ آهي. هن جو لکڻ هڪ ڪر شمو لڳي ٿو. هن کي هن جي اڪيلائي ۽ رياضت اهڙي ڏات بخشي هئي جنهن جي ذريعي هن اهڙا خوبصورت ناول ۽ ٻيا ڪتاب لکيا. جن جو جادو صدين تائين رهڻو آهي. رسول ميمڻ شيخ اياز جي ساڳئي شهر سکر جو هو. جيئن اياز چيو هو مون تي ميلو مچڻو آ, ائين ئي رسول ميمڻ جي ناولن ۽ تخليقن تي ميڙو مچندو ۽ نوان زويا دريافت ٿيندا.

ناول نگار بيدل مسرور بدوي مطابق: "ڊاڪٽر رسول ميمڻ واقعي هڪ جينيئس ماڻهو آهي. هن وٽ جيئڻ، جيئري رهڻ متعلق انساني مسئلن جو وڏو تعداد آهي ۽ خوشيءَ جي ڳاله آهي ته هن ۾ انهن جي حل جي تلاش جي سگه به آهي ته جستجو به آهي."

رسول ميمڻ جا ڪردار هلندي ڦرندي ملي وڃن ٿا. هو تاريخ کي برزباني هن ناول ۾ ڪيئن ڪلا سان ورجائي ٿو. اها به ڏات جي خوبي آهي.

هي ناول نوجوانن ۾ سياسي شعور ڏيڻ ۽ سمجه رکندڙن لاءِ ڪنهن تحفي مثل آهي.

ممتاز بخاري هن ناول كي سياسي ناول چيو آهي پر هي هڪ پلاٽ ليس ناول آهي.

اک چنپ ناول: تاريخ جي شاگرد عثمان علي ۽ لزا جي هيءَ ڪهاڻي هڪ خوابن وارن خيالن سان سرجيل آهي. جنهن ورهاڱو، ڪراچي ۽ سنڌ جي ابتر حالتون سياسي سماجي تناظر ۾ ڏٺيون ويون آهن.

SURREALISM واري رجحان تي هڪ ئي خيال تي مبني هي ناول ڪيئي ڪهاڻيون ۽ خيال کوڙي ڇڏي ٿو. جيڪي سنڌ جي زندگيءَ جو نئون پاسو ڏيکارين ٿا. ڪهاڻي سنڌ جو موجوده دؤر ۽ انگريزن جي دؤر کي گڏائي ڪري ڏيکاري وئي آهي. جنهن تمثيلون، تشبيههون ۽ استعارا سهڻي نموني استعمال ڪيا آهن. جن سان هڪ وڻندڙ تخليق جو امتراج ٿئي ٿو.

ڪتا ناول؛ هن ناول جي ٻي ڇاپي اچڻ کان پوءِ سائين بيدل مسرور هڪ پوسٽ فيس بوڪ تي رکي هئي ته حليم بروهي جي ناول اوڙاه ۽ ڪتا ناول ۾ هڪجهڙايون آهن. منهنجي خيال ۾ ٻنهي ناولن جا موضوع تمام گهڻا تبديل آهن. ها باقي زندگيءَ ۽ انساني وارتا ٻنهي ۾ ساڳئي آهي. اوڙاه ناول جو موضوع جنس آهي. جڏهن ته ڪتا ناول انسان جي اڪيلائي، ويڳاڻپ ۽ نفسيات گهڻ طرفو پهلور کندڙ آهي. انهن جي لکتن ۾ به پنجاه سالن جي

وٿي آهي. اوڙاه جديد ناول ۽ ڪتا جديديت پڄاڻان ناول آهي. انهن جي تريتمينت به الگ الگ آهي.

فكشن رائيتر/نقاد امداد كانميو لكي تو: "كى ما لهو تكرّو هليا ويندا آهن ۽ انهن جو ائين هليو وڃڻ, رهجي ويلن لاءِ هميشہ حيرت جهڙو سوال ڇڏي ويندڙ ٿي رهجي پوندو آهي. ميان گل محمد وانگر ڊاڪٽر رسول ميمڻ به وڃڻ ۾ اوچتو جلدي ڪئي! پر جلدي ويندي به ڊاڪٽر رسول انسانيت کي جمونجموڙڻ لاءِ ڪو مختصر ڪم نہ ڇڏي ويو آهي. سندس ڪتا ناول ۾ اسان جي هن معاشري ۽ سماج جي ڪُتي واري شڪل کي ڊاڪٽر رسول جھڙي طرح پنھنجي فلسفياڻي ٻوليءَ ۽ تشبيھي انداز ۾ فڪري سطح تي بيان ڪيو آهي، سو پڙهندي ڊاڪٽر رسول سان پريت تہ وڌي ٿي پر اهڙي انمول ماڻهو جي ائين اوچتو اڏري وڃڻ تي دل ۾ حسرت به ذكى تى!" (حوالو: ف.ب پوست)

ان ڳاله کي اتي ڇڏيندي ڪتا ناول تي ڳالهيون ٿا تہ هي ناول سنڌي ادب جو تيز وڪرو ٿيندو ناول آهي. هن ناول تي نوجوان ٽهي کان ويندي سنڌ جي سينئر اديبن ۽ ناول نگارن به ڳالهايو ۽ لکيو ويو. هي ناول اڃا تائين تہ سنڌي فڪشن پڙهندڙ وٽ بحث جو محور آهي.

كها ليكار ناول نگار عباس كوريجي موجب: "رسول ميمط اجوكي دؤر جو ڏاهو ليکاري آهي, جنهن جي تحرير جيتري آسان نظر ايندي آهي اوتري ئي ڳوڙهي هوندي آهي. جنهن جو مثال سندس هي ناول ڪتا پڻ آهي."

هي ناول جتي مشهور ٿيو آهي اتي گهڻ کي تہ سمجھہ ۾ بہ گھٽ آيو آهي پوءِ ان ناسمجهي ۾ اجائي نقط چيني به سامهون آئي آهي. رسول ميمڻ جي لفظن ۾ "فڪشن جي حد اتان شروع ٿئي ٿي, جتي حقيقت جي حد

ختم ٿئي ٿي. هن ناول جا ڪتا ناياب آهن. ليکڪ جي تصور جي ڪائنات خلقي ٿو، ان ڪري اهي ڪتا منهنجا خلقيل آهن. (ڪتاناول ڇاپو ٻيو. 18ص) اعلي ڪوي/نقاد علي آڪاش لفظن ۾: "ڇا ته ناول آهي! آئون حير ان آهيان ته ڪو سنڌي ناول نگار اهڙو شاهڪار ناول لکي سگهي ٿو. رسول ميمط صاحب جو هيءُ ناول سنڌي فڪشن جي سنسار ۾ هڪ الڳ ۽ نئون آسمان آهي." (حوالو: ف.ب پوسٽ)

رسول ميمڻ مڪمل فڪشن رائيٽر هو. جنهن فلسفي، نفسيات, سائنس جي گهري مطالعي مان فڪشن تخليق ڪيو. جيڪو گوناگون ماهيت رکندڙ آهي. ڪتا ناول ان جو تسلسل آهي.

(نوت: ليكك جو رسول ميمڻ جي ناولن تي الڳ كتاب لكيل آهي "سنڌي افسانوي ادب جو رسول" وڌيك اڀياس لاءِ اهو كتاب ڏسو.)

## حوالا:

- 1. الهداد بوهيو، ادب جا فكري محرك, سنڌي اديبن جي سهكاري سنگت حيد آباد، سنڌ، جون 1984ع.
  - 2. رسول ميمڻ جي ياد, روز اني ڪاوش حيدر آباد, ايڊيٽوريل صفحو، 2022ع.
    - 3. سنڌي ناول جو سفر, ممتاز بخاري, سنڌيڪا اڪيڊمي ڪراچي, 2020ع.
      - eng-literature.com .4

# ناول ڌرتيءَ جي پويتر ڌيءُ جي ٻوليائي ڇنڊڇاڻ

" قرتيءَ جي پويتر ڌيءُ" جو مرڪزي خيال Whiter than Milk تان آڌاريل آهي. جيڪو پڻ ناول نگار ۽ مضمون نگار جاويد جسڪاڻي جو لکيل آهي.

"ڌرتيءَ جي پويتر ڌيءُ" ناول تي اسان جو گهڻو تڻو ڳالهم ٻولهم جو محور ٻولي آهي ته ناول ناول نگار ڪهڙي قسم جي ٻولي/اسلوب استعمال ڪيو آهي. ٻين پهلوئن تي پڻ ڌيان سان غور ڪيو ويندو.

Linguistic Cirticsim is literary theory that focuses on the ways in which language is used in literature.

ادبي ۽ ٻوليائي تنقيد جي فرق کي هيئن واضح ڪري سگهجي ٿو: ٻوليائي تنقيد ٻوليءَ جي قاعدن، طور طريقن ۽ گهڙت جي باري ۾ هوندي آهي. جڏهن ته ادبي تنقيد روايتي قسم، هئيت، مضمون ۽ موضوع جي حوالي سان هوندي آهي.

ٻوليائي تنقيد جو مقصد، ٻوليءَ جي استعمال جي سر شتي جي واهپي کي بيان ڪندو آهي. ادب ۾ به اهو ڏٺو ويندو آهي ته ليکڪ ٻوليءَ جي انهن پاسن کي ڪيئن لکيو ۽ اظهاريو آهي.

هيٺ ڪجه جملا ۽ لفظ ڏجن ٿا جيڪي ناول نگار ناول ۾ استعمال ڪيا آهن:

1. "تارون تار وهندڙ درياه جو هيبت ڏيندڙ شور به هو." ص 21

- 2. "هن هٿ پير هلائط شروع ڪيا." ص 22
- 3. "هو پنهنجون ٻانهون تيزي سان هلائي رهي هئي." ص 22
- 4. "ننڊ ۾ ڳالهائڻ هڪ بيماري آ. انهيءَ ۾ جابولڻ کي ڪنهن طرح سچ نہ ٿو مڃي سگهجي." ص 39
  - 5. "بيواهيون" ص 60
  - 6. ڪچن, ايس ايچ او, ليتي ڏيتي.. ص 82
  - 7. "هن پنهنجا معاملا پاڻ ڄاڻي." ص 101
    - 8. "اي پي سين، اي پي سيون" ص 109
      - 9. رولھڙو \_ ص 108 آپريش ص 117
  - 10. "صحافين سوالن جو ڀوڇاڙ ڪري ڇڏي هئي." ص 129
    - 11. تنكو، بربرائط. ص 135
    - 12. منهنجي ٻارن لاءِ ڪو بہ آٿت نہ هو." ص 163
      - 131. سرنگ.. ص 171
      - 14. سچوئيشنون ص 218
      - 15. پيڊون ص 244 ٽيوٽرن ص\_272
  - 16. هوءَ ڪڌين رسمن جي ڀيٽ چاڙهيل عورت هئي." ص 289

مٿئين جملن ۾ ليکڪ انگريزي لفظن جا جمع سنڌي ۾ ٺاهيا آهن ۽ جملا به مبھم ۽ ابھام سان ڀريل آهن. انهن جو گرامر ۽ لهجو الڳ الڳ آهي ۽ اهو درست معنيٰ ۾ به نه آهي.

ٻوليائي تنقيد جو ٻيو ڪم اهو بہ هوندو آهي تہ ڪهڙا عام اصول آهن ۽ جنرلائيزيشن تي زور ڏنو ويندو آهي.

مٿي جيڪي جملا مان حوالي طور ڪڍي رکيا آهن, انهن جي بيهڪ ۽ رواني ۾ چتائي ڪونهي. ٻيو جيڪو وڏو مسئلو آهي اهو ته اردو ۽ انگريزي جو انداز سنڌي جملن تي گهڻو حاوي آهي. ليکڪ انگريزي جا لفظن جا جمع هيئن ٺاهيا آهن سچوئيشنون ۽ پينون، پيڊون وغيره

ڇا سنڌي ٻوليءَ ۾ ائين ڪرڻ بهتر آهي جڏهن ته انهن انگريزي لفظن جي جا سنڌي سولڻا لفظ موجود آهن ته انهن کي ڇڏي وري انگريزي لفظن جي لفظن کي قير ائي غلط طريقي سان جمع ٺاهڻ منهنجي خيال ۾ درست عمل آهي. ها انگريزي لفظ جي سنڌي ۾ جمع ٺاهڻ ۾ زبر جيئن ڪمپيوٽر، جمع ڪمپيوٽر.

ناول جي نالي ۾ پويتر لفظ هندي وارو ڏنو ويو آهي سنڌي لفظ پوتر آهي. پويتر لفظ جي پڙهڻ ۾ ئي ڏکيائي ٿئي ٿي.

محمد اسماعيل عرساڻي چوي ٿو: "ناول نويسي يا افسانه نگاري ۾ به جيستائين شاعراڻو نثر ڪم نه آندو ويندو آهي تيستائين اهو هر گز دلچسپ بڻجي نه سگهندو آهي." (1)

لائق ناول نگار ناول لکڻ ۾ ڪامياب تہ ويو آهي پر هن لفظن جي چونڊ ۽ ٻوليءَ جي استعمال ۾ مار کائي ويو آهي. هن کان اڳ ۾ مون سنڌيءَ ۾ ضخيم ناول "عشق تمام برهہ تمام" پڙهيو هو. پر ان ۾ ٻولي ڪمال جي هئي ۽ صخيم هوندي به دلچسپي سان پڙهيو هو. ليکڪ لاءِ لفظ ئي وڏي ڳالهه آهن هو ان سان ئي ڪنهن تخليق جي عمارت کڙي ڪندو آهي. سو ان ۾ سلاست ۽ بلاغت هجڻ لازمي آهي. هي ناول پڙهندي ڄڻ بار محسوس ٿيو. هن ناول جو ٿيم ڌاڙيل ڪلچر، قبيلائي نظام ڪارو ڪاري جي

چؤگرد گهمندڙ آهي. ناول جي ڪهاڻي تہ ڏاڍي اثرائتي انداز ۾ بيان

ڪئي وئي آهي پر ڪردار نگاري ۾ ڪٿي ڪٿي ڪي جھول ضرور آهن. جيڪي اڳتي هلي واضح ڪبا. ڪارو ڪاري، ڌاڙيل گردي تي سنڌيءَ ۾ ڪجھ ٻيا ناول موجود آهن جيڪي شيدو ڌاڙيل، ٽڪنڊو.

سخي جيڪو ناول جو مک ڪردار آهي ان جي زال جي ڪردار جو نالو 47 صفحي تائين ملوڪان ۽ 48 صفحي بعد صفور ان ڏنل آهي. جيڪا ايڊيٽنگ جي غلطي آهي.

سنڌيءَ ۾ هيءَ پهريون ناول آهي جنهن تي ايڊيٽر جو نالو به ڏنو ويو آهي. سنڌي ناولن ۾ ايڊيٽنگ جي حوالي سان منهنجي خواهش موجب اها اڳيرائي ٿي رهي آهي. ناولن کي ڇپائڻ کان اڳ سٺي ايڊيٽرس جي نظر مان ضرور ڪڍرائجي.

ڪافي سنڌي ادبي ڪتابن ۾ انگن کي لفظن ۾ غلط لکيو ويندو آهي جيئن رسول ميمڻ جي ناول کي اڻويه عور تون ۾ اوڻويه غلط لکيو ويو. هن ناول ۾ يارنهن لفظ ائين لکيو ويو جڏهن ته درست لکت يارهن آهي. منهنجي خيال ۾ اهڙي لسانياتي بحث کان بچڻ جي لاءِ درستي ڪتابن کي حوالي طور اڳيان رکجي. ڇو ته ٻوليءَ جي سکڻ, پڙهڻ ۽ لکڻ جا معيار انهن ۾ مقرر ٿيل آهن. ان ڪري لکت ۾ ان جي پوئواري ڪجي ته بهتري ٿيندي.

ناول ۾ ڪردار نگاري ۾ ڪافي جاين تي ناول نگار جي جوڙجڪ مار کائي وئي آهي. ڪردارن جي ڪرت, عادتن ۽ ڪاگذاري ۾ فرق آهن. جن جا مثال هيٺ ڏجن ٿا:

محمد اسماعيل مطابق: "ڪردار نگاريءَ جي هڪ توازن هوندو آهي، جا نهايت ضروري چيز آهي، ان جا سڀئي جزا، پاڻ ۾ ڳنڍيل ۽ ڳتيل ٿيندا آهن." (2)

249

روحي جيڪا هن ناول جو تکو ۽ تيز ڪردار آهي. پنهنجي مڙس کي قتل ڪري ڇڏي ٿي ۽ ان ڪيس مان بہ آجي ٿي وڃي ٿي. هوءَاين جو سيڪتر ۽ سماج ۾ هلندي پچندي واري آهي. بلڪ سلطان راهي قسم جو ڪردار آهي. پر هڪ جاءِ تي مون کي هي ڪردار ڏاڍو کٽل نظر اچي ٿو. جنهن کي بي ايم ڊبليو گاڏي آهي. تمام وڏو عاليشان بنگلو آهي پر هوء جڏهن ناول جي هيروئن حور کي، جيڪا جيل مان آزاد ٿي اچي ٿي ته ان کي گهر وٺي آئي آهي اهڙو منظر صفحي 252 تي ڏنل آهي.

ايڏي امير هوندي بہ حور ۽ ان جي ڌيءَ پٽ کي پنهنجا ۽ پنهنجي مڙس جا چُڙيل ڪپڙا پائڻ لاءِ ڏيئي ٿي. ڄڻ احسان ڪري ٿي سو بہ وڏي فخر سان. اها تہ امير جي بہ بي عزتي ٿي پر شايد امير بي نڪا ٿيندا آهن. مون کي تہ اها حور ۽ ان جي ٻارن جي توهين لڳي.

پئي هڪ ڳاله ڌيان طلب آهي ته روحي حور جي لاءِ وڏو بندوبست ڪري ٿي، انگريزي سيکاري ٿي، وڏي طبقي ۾ اٿڻ ويهڻ جا طور طريقا ۽ جاڻ ڏيئي ٿي. حور جي ڌيءُ زهرا کي راڳ جي سکيا لاءِ اسٽوڊيو ۾ داخلا وٺي ڏئي ٿي ۽ نجي تعليم ڏياري ٿي. پنهنجي ڌيءَ سان گڏ ڪنسرٽ پروگرام ڪرائي ٿي پر حور جي پٽ ميهر کي اهڙو ڪجهه نه ٿو ڏنو وڃي نه ان لاءِ حور ڪجهه ڪري ٿي نه ئي روحي. الٽو ناول نگار صفحي 273 تي اهو ڏيکاريو آهي ته ميهر کي روحيءَ پنهنجي اثر رسوخ سان پوليس ۾ سپاهيءَ جي ملازمت ڏياري هئي. اهو هڪ ڪردار سان انصاف نه ٿو لڳي. جيتوڻيڪ هو سي ايس ايس ڪري آفيسر به ٿي پئي سگهيو پر هو سپاهي ڪيو وڃي ٿو.

حور جي پٽ جو ناول نويس صفا گهٽ ذڪر ڪيو آهي ۽ باقي عور تن جا ڪردار نمايان آهن.

جبران جو صحافي آهي هو حور جي باري ۾ اسٽوري ٺاهي ڇپائي ٿو. ان جي گهڻي تعريف ڪئي وڃي ٿي ۽ هو هڪ مظلوم جو ڪيس ظاهر ڪري ٿو پر ان تي کيس ال تل آحي ۽ تعريفون ٿيل جي باوجود هن جون د شمنيون ٿين ٿيون. اهو متضاد طريقو آهي. جيڪو ڪردار سان نہ ٿو ملي. ليکڪ صفحي 279 صفحي تي اينڪر پرسن کان هيئن چوايو آهي: "جنهن ۾ اسان جي لوڪ روايتن جا ظالماڻا آهن. پوئتي پيل گهرائل ۽ برادرين جا غيرعقلي فيصلا آهن ۽ انهيءَ ۾ اسان جي سماج ۾ گهر ڪري ويل خاميون آهن."

سنڌي لوڪ راويتون تمام گهڻيون روادارانہ ۽ گهڻو انسان دوست رهيون آهن. سنڌي لوڪ ادب سماج ۾ عورت کي گهڻي اهميت رهي آهي. ناول نگار کي لوڪ روايتن جي ظالماڻين روايتن کي ظاهر ڪرڻ ۾ وڌيڪ بهتري هئي.

ناول ۾ ادبي ٻوليءَ جو استعمال صفا نہ جي برابر آهي. سڄي ناول ۾ مون کي هيءَ جملا تخليقي لڳا آهن:

"زندگيءَ ۾ جڏهن تلخ وقت هلندڙ هوندو آهي, تڏهن ارادي ۾ پختا انسان انهيءَ کي عام وقت وانگي هلائي ڇڏيندا آهن." ص\_277

صفحي 241 تي ناول نگار اهو ڏيکاريو آهي تہ: "روحي جيل جون صعبوتون سمڻ کان پوءِ آزاد ٿي آهي"

روحي جيڪا پنهنجي مڙس کي قتل ڪري ٿي پر جڏهن آزاد ٿئي ٿي تہ ماڻهو ساڻس سيلفي ڪڍائن ٿا ۽ ان جي مان وڏي پارٽي رکي وڃي ٿي. قتل قتل ئي هوندو آهي ۽ ان کي ورجايو يا ملهايو ناهي ويندو.

محمد اسماعيل عرساڻي چوي ٿو: "هڪ عمدي ۽ عظيم الشان قصي جو مدار آهي منصفن جي تنقيدي قابليت تي." (3)

قرتيء جي پويتر ڌيءُ ناول پلاٽ ڪهاڻي ۾ ته سگهارو آهي پر تنقيد پهلو جيڪو ليکڪ جي اک جو ڪمال هوندو آهي اهو هن ناول ۾ نه آهي. ٻوليائي تنقيد جي لحاظ کان اهو آهي ته لکت ۾ ٻوليءَ جي معياري لهجي Dialect ۾ لکيو وڃي ته بهتر ئي رهندو ها باقي جيڪڏهن ڪردارن جي واتان علائقائي لهجي جي ٻولي کي استعمال ڪري سگهجي ٿو ۽ گهٽ ۾ گهٽ ليکڪ نئريشن ۾ ته معياري لهجي جو استعمال ڪري پر هن ان ۾ به علائقائي لهجي کي ڪتب آندو آهي.

انهن سڀني ڳالهين کان سواءِ هيءَ هڪ سٺي فڪشن ڪهاڻي آهي جنهن ناول نگار خوبصورتي سان ٻڌايو آهي. اها هن جي خوبي آهي.

h

## حوالا:

- 1. عرسائي، محمد اسماعيل عرسائي، چار مقالا، سنڌي ادبي بورڊ جامشورو، سنڌ، 2017ع (ص 14)
  - 2. ساڳيو\_(ص\_48)
  - 3. ساڳيو\_(ص\_15)

### ڊينڊروفائل ناول "وڻ"

عباس ڪوريجو سٺو انسان آهي، اها سڀني کي خبر آهي، پر هُو ايوارڊ يافتہ ڪهاڻيڪار بہ آهي.سنڌي شعبي مان ماسٽرس ۾ گولڊ ميڊلسٽ آهي. ڀوڳائي تہ قهر جو آهي. چرچو ائين ڪندو آهي، جيئن ڪو ڀاشن ڏيندو هجي. سونهن پرستيءَ ۽ عشق ۾ وڏي انداز وارو ماڻهو آهي. فطرت پرستي تخليقڪارن جي جوهر ۾ ڀريل هوندي آهي ۽ عباس بہ اهڙو ئي آرٽسٽ آهي. جنهن جي تخليق جا عنوان بہ فطرت پسند هوندا آهن. ان ۾ هميشہ ڪمال ڪندو رهيو آهي.

ناول جي دنيا ۾ وڏي ڪاريگريءَ ۽ ڪمال سان هُو ناول تي ڪم ڪري ويو آهي. زندگي ڇا آهي؟ زندگي ناول آهي. ان جو ليکڪ ڪير آهي؟ معلوم ناهي. جنهن کي اسان بيهي بيهي، روئي کلي پڙهون ٿا ۽ سمهي پئون ٿا. اها ڳاله هڪ ناول نگار ڪري وڃي ٿو.

هي ناول "ول" سنڌي ادب جو بنه انوکو ناول آهي. ناول جي گهرجن سان سر شار هن ناول ۾ ليکڪ اهڙو تہ تجسس ڀري ٿو جو پڙهندڙ سڪتي ۾ آهي تہ ول جو ڇا ٿيندو؟ ڪهاڻي ڪٿ انت ڪندي. ناول جي لاءِ ايترو چوندس ته عباس هن ڌرتيءَ جو وڏي ۾ وڏو ڊينڊروفائل Dendrophile آهي.

افسانوي ادب جي گهرائي ۽ حقيقت پسنديءَ وارا پهلو وڏا سگهارا رهيا آهن، انهن دنيا ۾ شعور جي وڏي سگه پيدا ڪئي آهي ۽ صنعتي سماج ۾ ناول سوچ جا زاويہ ٺاهيندو رهيو آهي. ان پنڌ ۾ عباس ڪوريجو جو هي ناول سنڌي ادبي دنيا سان گڏ دنيا جي هر انسان جي لاءِ هڪ جهڙو احساس رکندڙ تخليق آهي. جيڪا معقول آهي ۽ مقبول ٿيندي.

### ناول\_هائيير سومنيا تى تنقيدي نوٽ

نفسياتي ناول ۾ ڪو خاص فرد يا افراد پنهنجي گذريل زندگي، ياد كندا نظر ايندا آهن. ناول ۾ سمورا مكالما اهڙي طرح آندا ويندا آهن، جيئن ڪنهن جي دماغ ۾ خيالن جو هجوم هجي. ناول جو تسلسل قصي جي ڪري نه هوندو آهي; پر ڪنهن فرد جي نفسياتي حالت موجب هوندو آهي. جيمس جوائس جو ناول "يوليسس" نفسياتي ناول جو سٺو مثال پيش ڪري ٿو، هنن ۾ سماج جي نه; پر گذريل واقعن جي تصوير چٽي وئي آهي. هن قسم جي ناولن ۾ نه ته ڪا هيئت هوندي آهي ۽ نه ارتقا هوندي آهي بلڪ تسلسل به نالي ماتر هوندو آهي.

توڻي جو هائپرسومنيا مڪمل نفسياتي ناول ڪونهي، هڪ ننڊ جي بيماري تي آڌاريل آهي. مجيب اوٺي جي ناول ۾ به ڪجه اهڙو آهي قصو ته تسلسل ۾ ناهي، بس خيالن جو خلل ۽ مونجهارو آهي جيڪو هلندو هلي ٿو. هائپرسومنيا جي به ڪا هيئت ڪونهي نه ئي ڪو منڍ يا عروج آهي، ننڊ، خواب, پکي، مينهن، عبدالرحيم ۽ ماريا، عارفا آهن.

مقدس توريت ۾ آهي ته يعقوب خواب ۾ ڏٺو ته: "هڪ ڏاڪڻ آسمان سان لڳل آهي جنهن تي فرشتا اچ وڃ ڪري رهيا آهن."

ائين انجيل ۾ به خوابن جون ذڪر آهي ۽ حضرت يوسف جا خواب به مثال طور ڏسي سگهجن ٿا.

ويدن ۾ خوابن جون ڳالهيون آهن خواب ۾ موت وڏي عمر جي نشاني ويدن تان کنيل مفروضو آهي.

يوناني فلاسافرن به خوابن تي ڳالهايو آهي: افلاطون چوي ٿو: "خواب ۾ اسان جي اندر جا دٻيل خيال هنگامو بر پا ڪندڙ شڪليون اختيار ڪندا آهن. هائپرسومنيا جو ڪر دار عبدالرحيم به پنهنجي اندر ۾ دٻيل گهٽيل خيالن کي خوابن ۾ ڏسي ٿو، محسوس ڪري ٿو.

ائين خوابن بابت مسلمانن ۽ صوفين جا پنهنجا خيال آهن. پر جديد نفسيات جي حوالي سان خواب نهايت دلچسپ موضوع بطجي ويا آهن. جنهن تي تحقيق جو وڏو نانءُ پروفيسر سگمنڊ فرائيڊ جو آهي، هن خوابن کي نفسيات جي علم جي روشني ۾ ڏنو. سائنسي تجربا اهو بہ چون ٿا تہ خواب ڏسڻ ضروري آهن: خوابن جي سائنسي تجربي جي تحقيق بابت فرانس جو الفريد ماري لکي ٿو تہ: "ٻاهريان عنصر ۽ ڀٽڪندڙ يادون دراصل خوابن کي جنم ڏين ٿا."

هائپرسومنيا جو مک ڪردار عبدالرحيم به پنهنجي يادگيرين جي ڀونر ۾ ڪيڏي مهل عارفا کي ڏسي ٿو ته ڪيڏي مهل مينهن، ٻلي، پکي ۽ ٻيون شيون هن جي خوابن جو حصو آهن.

ايمل اي گوٿيئل چوي ٿو: "خواب نفسياتي جنسي ۽ باطني عمل جو اولڙو هوندا آهن، جيڪي فرد ذهن تي وري وري سدائين پيا پوندا آهن."

هائيپرسومنيا جي ڪردار جو مسئلو اهو آهي ته هُو پکين جي مرط تي گهڻو مونجه جو شڪار آهي ۽ اهي ئي اولڙا هن جي ذهن تي حاوي آهن ۽ خيالن ئي خيالن ۾ اهو ڏسي ڪڙهي ٿو ۽ ٿورو ٿورو مري ٿو.

خواب انسان کي ڪنهن ڪم بابت چتاء به ڏيندا رهندا آهن ۽ کيس ڪن ڪمن ڪارن کان روڪيندا به آهن. عبدالرحيم به پکين جي شڪار

۽ نسل ڪشيءَ تي پريشان آهي ۽ خوابن ۾ اهڙو چتاءُ به هن کي خواب ۾ اچي ٿو. پر ال ڄاڻائي ۾ وري به هُو پکين کي ايذائي به وجهي ٿو.

محمد اسماعيل عرساڻي مطابق: "هڪ ئي ۾ ساڳيو ئي ڪردار متضاد عادتن وارو نه هوندو آهي, ڇاڪاڻ جو ڪو به انسان يڪ وقت ايماندار ۽ بي ايمان, ظالم ۽ همدرد ٿي نه ٿو سگهي."

هائيپرسومنيا جو مک كردار عبدالرحيم جنهن كي پكين جي مرڻ جو وڏو اونو آهي پر هو زال سان هارڊ كور سيكس ٿو كري ۽ كيس كو احساس نہ ٿو ٿئي.

اهڙيون ڪجه ٻيون غلطيون بہ آهن جيئن عبدالرحيم پنهنجي زال کي ڪاليج ڇڏڻ ۽ کڻڻ لاءِ ڊرائيور رکي ٿو پر وري ان کي پاڻ کڻڻ وڃي ٿو.

موضوعاتي لحاظ كان ناول نئون آهي پر هائيپرسومنيا جي موضوع كي درست رخ ۾ نه كڻي سگهيو آهي. ان بيماري ۾ ماڻهو غير معمولي صلاحيتن جو مالك هوندو آهي, پر ناول عبدالرحيم موڳومٽر آهي. جنهن تي وڌيك كم كرڻ جي گهرج آهي.

# ڪجهم پرڏيهي ناولن جي باري ۾



# شعور جي بيماري ۾ ورتل ناول نگار ۽ فرهاد جيلاني جو ترجمو

شعور جڏهن اچي ٿو تہ نهوڙي وجهي ٿو، علم ۽ عقل جي اعليٰ سمجهم بہ انسان جي احساسن جي لاءِ گهڻي منجهائيندڙ هوندي آهي. شعور جڏهن زميني ۽ نفسياتي حقيقتون پروڙي وٺي ٿو تہ دوستو وسڪي جو جنم ٿئي ٿو. فريڊرڪ نتشى, فرانز ڪافڪا، ڪاميو ۽ جوائس پيدا ٿين ٿا.

وجودي اديب پنهنجي ناولن ۾ پنهنجو پاڻ ڳولين ٿا. ڪاميو جو ڌاريو Metamorphosis اهڙن اڌمن سان ڀريو پيو آهي. ڪافڪا جو Outsider انسان جي وجود کي ڪيڙي ۾ تبديل ٿيندي ڏيکاري ٿو. جيمس جوائس جو Ulysses به ڪاميو جي سيسيفس جي ڏند ڪٿا وانگر ديو مالائي ڪردار وسيلي انسان جي اجاين ۽ بغير سبب پيڙائن کي چٽو ڪري ٿو.

### فريڊريڪ نتشي پنهنجي دوست پيٽر گاسٽ کي لکيو:

"هتي توهان كي هك اهڙو نفسياتدان ملي ٿو، جنهن سان مان اتفاق كيان ٿو."

اهڙو اظهار نٽشي دوستو وسڪي بابت ڪيو آهي. دوستو وسڪي جي ناول Notes from Underground کي "پاتار مان پنا" جي نالي سان نوجوان شاعر, اديب فرهاد جيلاني اسان کي سنڌي ويس پارائي ڏنو آهي. جيڪو سنڌي ادب لاءِ سٺو قدم آهي.

نتشي "پاتار مان پنا" ناول بابت لكي تو:

"هن ڪهاڻي جو انام غير هيرو، ان تڪليف ۽ فالج پڻي جي گهرائي ۾ وڃي تر لهي تو." وڃي تر لهي تو، جيڪي ذات جي شعور جي بيماريءَ مان پيدا ٿين ٿيون." "پاتار مان پنا" مان:

"مان بيمار ماڻهو آهيان, هڪ بغض ڀريو ماڻهو آهيان, مان هڪ الح موهيندڙ ماڻهو آهيان, پڪ اٿم تہ منهنجي جيري کي بيماري لڳل آهي." دوستو وسڪي لکي ٿو:

"مان توهان كي بذائح چاهيان ٿو ته... مان هڪ جيت جڻو ڇو نه ٿي سگهيس...! باشعور ٿيڻ هڪ بيماري آهي... ماڻهو جي روزاني وارين ضرورتن جي پورائي لاءِ... اڌ يا ان جو چوٿون حصو ڪافي هو... جيڪو شعور اسان جي اڻويهين صديءَ جي گهڻن تڻ ناخوش ماڻهن کي ميسر آهي."

دوستو وسكي جو هي ۽ ٻيا ناول انساني نفسيات ۽ شعور جا اهي شهپارا آهن، جن ۾ انسان جي كيفيتن ۽ خيالن جا آبشار آهن جيكي وهندا رهن ٿا. هو پال به باشعور هجڻ كي هك بيماري سمجهي ٿو. دوستو وسكي كي آئون وجوديت جو Pioneer چوندو آهيان ۽ اها ڳاله جاويد ڀُتي به كئي هئي، اهڙي ئي ڳاله هك ٻيو ليكك لارنس گين به لكي ٿو:

"نتشي مسيحيت جي آخري نشانين کي پاڙان اکيڙڻ جي ڪوشش ۾ هو; جڏهن ته دوستو وسڪي جيڪو پنهنجي من کان ڪافر هو، سو هڙان وڙان ڪري حياتيءَ جي سڃي قبوليت جي ڳولها ۾ هو. ٻئي آخري حدن تائين انسان ٿيڻ جي احساسن جي ڳولها ۾ هئا ۽ ان ريت اهي ٻئي وجوديت جي فلسفي جا باني هئا." ص\_143

رسول ميمڻ صاحب دوستو وسڪي جي وجودي هجڻ يا وجودي نظريي کي گهڻو واضح ڪري ٿو:

"دوستووسكي مذهبي اثر هيٺ رهندي پهريون وجودي اديب آهي. هو لاشعوري طور خدا كي ياد كري ٿو ۽ اهو خدا هن جو شخصي خدا آهي. كئركگارڊ جيان هو به، نه كيل گناهن جي احساسن كان مذهب جي پاڇي كان ٻاهر نه ٿو نكري، وجوديت جنهن به عقيدي جي نفي آهي، پر فلسفي ۽ ادب ۾ وجوديت جا بانيكار مذهب جي دائري كان خارج نه آهن. جيئن كئركگارڊ وجودي فلسفي جو باني آهي. دوستو وسكي وجودي عدميت Existentialist Nihilism جو تخليق كار آهي. هو نجم عدميت Nothingness

دوستو وسكي وجودي خيالن جو گاڊ فادر آهي. ان كان كوئي انكار نه كري سگهندو. هو ماڻهو جي من جي مانڌال كي پاتار مان ڳولهي لكي ٿو. هن جا كردار ۽ لكڻيون هك پوري كيفيت حائل كندڙ آهن. جن مان نكرط هك حساس ذهن لاءِ گهڻو اوكو آهي. ان كيفيت كي "دوستو وسكيانا" چون ٿا.

"پاتار مان پنا" كي رسول ميمڻ كان فرهاد جيلاني تائين دوست ناول نه " "تا چون پر آئون ان كي ناول مجان "و. هك ڀرپور تاثر ڇڏيندڙ ناول آهي. جنهن ۾ ماڻهو جي مونجه جو لاڀائتو اظهار آهي.

آئون تورو "پاتار منجهان لكڻيون" جنهن كي فرهاد جيلاني "پاتار مان پنا" جو خوبصورت نانءً ڏنو آهي تي ڳالهائي پوءِ آئون فرهاد جيلاني جي ترجمي بابت ڳالهائيندس.

فرهاد جيلاني هڪ محنتي نوجوان آهي ۽ سٺو شاعر آهي، جيڪو شاعري جي دنيا کان پوءِ ترجمي جي شعبي ۾ آيو آهي. هن ناول کي ترجمو ڪرڻ ۾ هن گهڻي محنت ڪئي هوندي ڇو ته دوستو وسڪي جي ٻولي ڳوڙهي ۽ پيچيده آهي. ان کي سنڌيءَ ۾ لاهڻ هڪ للڪار وارو ڪم آهي. پوءِ به ترجمي نگار گهڻي حد تائين ڪامياب ويو آهي.

ترجمي نگار جون ترجمي ۾ خوبيون هن ريت آهن:

- 1. ترجمي نگار ترجمي دوران روسي ماحول کي اوئين رکيو آهي جهڙو هوندو آهي، ان کي هروڀرون سنڌي ماحول نه بڻايو اٿس. کوڙ سارا ترجما نگار اهڙو ڪم ڪندا آهن ٻين علائقن کي سنڌي علائقن جو روپ ڏيئي ويندا آهن.
- 2. هن ترجمي ۾ ٻولي جو گهڻو تڻو تحفظ ڪيو ويو آهي. ڇو ته ترجمي نگار پاڻ شاعر آهي ان کي ڪري هن سنڌي يا سنڌيءَ ۾ مروج ٻين ٻولين جي لفظن جي چونڊ ڪئي آهي.
- موضوع جي چونڊ تمام ڪلاسيڪل آهي. مستقبل ۾ اهڙي اميد
   رکجي ٿي تہ هو اهڙا شاهڪار اسان کي سنڌي ۾ ڪري ڏيندو رهندو.
- 4. ترجمي نگار پاران ڪجھ اصطلاحن يا نالن جي حوالي سان ڏنل فوٽ نوٽ ان جي قابليت کي ظاهر ڪن ٿا.
- 5. ترجمي نگار جي اها ڳالهه وڻي جو ان پروف صحي نموني ڏٺا آهن. پر ان جي باوجود پروف جون چڪون رهجي ويون آهن. پر جيڪي اڄڪلهه جيڪي ڪتاب ڇپجن ٿا ان جي ڀيٽ ۾ گهٽ آهن. جيڪا ساراه جوڳي ڳاله آهي.

ترجمي نگار لاءِ صلاحون جيڪي غلطيون هو ڪري ويو آهي اهي ايندڙ ترجمي ۾ نه دهرائي:

- سڀ کان پھريان تہ "ئي ۽ تہ" جو جيكو بي جا استعمال ھر صفحى تى گھٹو آھى ان كى ھميشہ نظرثانى كئى وڃى.
- کو ڪتاب ترجمو ڪرڻ کان پوءِ ڪجھہ سينئر ترجمي نگارن سان رابطو ڪري ان کي ڏيکارڻ گھرجي. جيئن اهي ماهر انه رايو ڏين.
- سنڌي ۾ اردو ترجمو ڪرڻ وقت سنڌي جي لفظن کي وڌيڪ اهميت ڏجي نہ ڪي اردو جا لفظ ڏجن جڏهن تہ سنڌي جا لفظ هجن بہ, مثال طور اردو جا استعمال ٿيل لفظ جڏهن تہ انهن جا تمام سلوڻا سنڌي لفظ بہ آهن; (اناب شناب, (گهٽ وڏ) شرمنده (پشيمان يا شرمندو) بري (خراب) ڪوئي(ڪو) نازيب (بي ڍنگو), ناشائست (اگري)
- 4. ڪٿي ڪٿي تہ ڪي پورا جملا اردو جو سڌو سنئون ترجمو لڳن ٿا جيئن: "مان هار مڃڻ وارو ڪٿي هيس." مين هار ماننہ والا ڪهان تها. ڇهپانا کي ڀُپائي، سنڌي ۾ به ڇپائڻ آهي پر وڌيڪ درست لڪائڻ آهي منهنجي خيال ۾.
- 5. آخري صلاح اها ته كو به كتاب ڇپائڻ اڳ ۾ كنهن سٺي ايڊيٽر كي ضرور ڏيكارڻ گهرجي ۽ اسان كي هاڻي اهو رواج شروع كرڻوپوندو ۽ ايڊيٽر ڳولڻا پوندا, هن وقت به سنڌي ۾ تمام وڏا ايڊيٽر موجود آهن.

Notes from Underground ڪتاب تي گوگل بابا ٻڌائي ٿو ته ساڍا ڇهه هزار کان وڌيڪ ريووز لکجي چڪا آهن اهي شايد سنڌي ۾ ڪو ٻيو ريوو آهي جيڪو آئون لکي رهيو آهيان. فرهاد جيلاني جو ترجمي وارو تجربو وڻندڙ ۽ متاثر ڪندڙ آهي. اسين فرهاد جيلاني جوشيلي ۽ سنجيده قسم جي ادب دوست کان مستقبل ۾ اهڙي قسم جا سنجيده ترجما پڙهڻ جا منتظر رهنداسين.

# تار**اس بلبا ـ ناول** جو سٺو سنڌي ترجمو

هن ترجمي تي آئون ان ڪري لکي رهيو آهيان ڇو تہ مترجم پنهنجي پاران ۾ لکيل ٻن اکرن ۾ لکيو آهي تہ "دوستن جي رايي جو اوسيئڙو رهندو."

مون ترجمي کي ڏيان سان پڙهيو آهي. ان ڪري مون کي جيڪي شيون نظر آيون آهن اهي اوهان سان ونڊيان ٿو.

روسي كلاسيكل ناولن كي سنڌيائڻ جي كڙي هي ناول تاراس بلبا بي حد واكائ جو ڳو كم آهي. جنهن تي ٻنهي سينئر دوستن علي عاجز شر ۽ افضل شر لاءِ گهڻو احترام ۽ پيار آهي ۽ اها آس به ته هو كلاسكيل ادب كي سنڌيائيندا رهندا.

هن ترجمي جي سڀ منجهائيندڙ ڳالهه مون کي اها لڳي ته ناول جي سرورق تي ان کي ناول ۽ پٺ ورق تي ان کي ناوليٽ چيو ويو آهي. ٻيو اهِو ته لائق مترجم علي عاجز شر جو هن ترجمي ۾ ٻانهن ٻيلي افضل شر هو. پر ان جا ڪي به ويچار هن پستڪ ۾ شامل نه ڪيا ويا آهن. هن ڳالهه جي تعريف ڪرڻ کان سواءِ رهي نه ٿو سگهجي ته مترجم ساٿين اصل ڪتاب جي مترجم ستار طاهر جو نانءُ به ڏنو آهي ۽ ٻولي اردو ڄاڻايل آهي.

ڪتاب جي ارپنا مهار اجا ڏاهر جي نانءُ ڪئي وئي آهي. اهو پنهنجي ايندڙ نسلن کي حقيقي تاريخ سان روشناس ڪرائڻ جي هڪڙي ننڍڙي وک آهي. جيڪا ڏاڍي ڀلي آهي.

تاراس بلبا رومانوي ۽ تاريخي ناول/ناويلا آهي. هي هڪ پوڙهي زيپورزهن ڪوسڪ قبيلي جي تاراس بلبا ۽ ان جي ٻن ٽن آندري ۽ روستاب جي ڪهاڻي آهي. منهنجو ڪم هتي ناول جي ڪهاڻي جي اکيل يا سمجهاڻي ڏيڻ نه آهي. پر آئون ترجمي جي ڪجهه عنصرن تي ڳالهائڻ آهي. تاراس بلبا جي ڪردار جي پٺيان ٻي مهاڀاري جنگ ۾ هڪ فوجي جنرل ليڊر جو نالو به رکيو ويو هو. انگريزي ۾ هن ئي ناول تي ڪيتريون فلمون ٺهي چڪيون آهن. موجوده دور ۾ هن ناول تي نيتفليڪس تي به هن ناول بابت فلم موجود آهي.

هن ناول جي ترجمي ۾ لائق سنڌيڪار سٺي ڪوشش ڪئي آهي. هي ڪم سخت محنت جوڳو هوندو آهي. مون جڏهن سنڌي ۾ ترجمو ڪيل ڪافي سارن ناولن کي غور سان پڙهيو تہ انهن ۾ ٻوليءَ جا گهڻائي جهول نظر آيا. اهو شايد سنڌيڪارن، ليکڪن يا وري ايڊيٽرن جي لاپرواهي جو نتيجو آهي. ايڊيٽر مان منهنجي مراد پروف ايڊيٽر ۽ ماهر جي آهي جيئن انگريزي ۾ چوندا آهن ايڪسپرٽ ايڊوائيزر يا اوپينن ڏيندڙ. ڪو ڪتاب آڻڻ کان اڳ ۾ هر ليکڪ کي اهو ڪنهن ٻئي ليکڪ کي ضرور جاچرائڻ گهرجي.

هن ترجمي ۾ (ئي ته) جو جهجهي مقدار ۾ استعمال، هن ترجمي جي سونهن تي داڳ آهي. ٻيو هن ناول ۾ هو کي هئو ڪري لکيو ويو آهي. جيڪو

معياري لهجي يا ٻوليءَ ۾ درست ناهي. ان لاءِ بس آئون هڪ ئي مثال ڏيندو آهي. آهيان جڏهن به ڪوئي هو کي هيو يا هئا کي هيا ڪري لکندو آهي.

"هئا اڳي گڏٻڌڻ ۾ ٻه ٿيا." لطيف سائين جي شعر ۾ به هئا آهي هيا ناهي. ڪافي دوست هيا يا هيو درست ڄاڻائڻ لاءِ هزار بي تڪا دليل ڏيندا آهن. "سڀ ننڊ سمهي رهيا هئا." ص 16

متئيون جملوبه هن ترجمي جو جملو آهي جيكو سمجه كان ٻاهر آهي. جڏهن ته هي اردو تان ترجمو كيو ويو آهي ۽ ان ۾ اردو جي لفظن كان پرهيز كئي وڃي ها پر ساتي سنڌيكارن ان ڏانهن ڌيان ناهي ڏنو. جيكو تورو كٽكي ٿو.

جيئن: ختم، اكسائي، شور شرابو، جوتجي، سراغ رساني، ساكت، گونج، هچكي، ذت، كل، نانگ سونگهي ويو، برخاست، ذميداري، حالات وغيره

سنڌيڪار دوستن ڪن جاين تي انگريزي جي لفظن کي هئين بہ لکيو آهي جيئن رجمنتون. هن ترجمي تي اتر ادي لهجي جوبہ اثر آهي جهڙوڪ: نشان کي نيشان، نيشاني يا وري 85 صفحي تي "سندس پنهنجو پٽ…" جيڪوبہ درست ناهي.

انهن سڀني نشاندهين کان علاوه هي ترجمو سهنجو ۽ سولو آهي. جيڪو وڻندڙ رواني سان ڀرپور آهي. جنهن کي پڙهي اسان جنگي ماحول ۾ اچي وڃون ٿا ۽ اهو مادري ٻوليءَ جو ئي اثر آهي.

جنگي ماحول، وطن پرستي ۽ سرفروشي جي موضوع تي آڌاريل هن ناول پڄاڻي اتي ٿئي جڏهن تاراس بلبا پنهنجي قوم ۽ ماڻهن خاطر پنهنجي پٽ کي ماري وجهي ٿو.

سنڌي ۾ ترجمي جي راويت رهي آهي ته ان ڪلاسيڪل ادب کي ئي ترجمو ڪيو ويو آهي ۽ هي به ان جو تسلسل آهي جنهن لاءِ علي عاجز شر ۽ افضل شر صاحب کي جس هجي.

### البرٽ آئن اسٽائن جي جيون ڪٿائي ناول مان ملندڙ کوڙ سبق

ڪٿي پڙهيو هيم تہ جيڪو سنڌي ۾ ترجمي جي ميدان ۾ لهي ٿو، ان کي عالمن جي سج مرزا قليچ بيگ جي قافلي ۾ شمار ڪيو وڃي ٿو. سنڌي ادبي ٽهي ۾ ال ڳڻيا نانءُ آهن. جيڪي ترجمي جهڙي ڳوڙهي، تڪائيندڙ بنه خشڪ ڪم کي پنهنجي ڪلهن تي کڻندي نه صرف ڪاميابي سان نڀائيندا اچن پر چڱو خاشو نالو به ڪمايو اٿن. انهن ۾ محمد ابراهيم جويو، رشيد ڀٽي، ولي رام ولي، احسان بدوي ۽ ٻيا گهڻا نالا اچي وڃن ٿا. ڪنهن به ڌاري ٻولي ۽ مان ڪا تخليق ٻئي ٻولي ۾ آڻڻ ۽ ان ئي اصلوڪي حالت ۾ پيش ڪرڻ هڪ ترجمي نگار لاءِ ڏاڍو او کو ڪم هوندو آهي. پوءِ به ترجمي جي ميدان ۾ دنيا جي ادب مان شاندار ۽ ڪلاسيڪل مواد کي ترجمو ڪري آندو ويو آهي. جنهن سان اسان کي دنيائي ادب جي ڪافي ڄاڻ ملي آهي.

اهڙي ئي هڪ ڪوشش نوجوان اديب نويد سنديلي "آئن اسٽائن جي جيون ڪٿائي ناول" جو انگريزي مان سنڌي ۾ ترجمو ڪيو آهي. جنهن کي ڪارونجهر اڪيڊمي محراب پور پاران شڪيل احمد شيخ چپرائي پڌرو ڪيو آهي. آئنسٽائن جو هي جيون ڪٿائي ناول پندرهن بابن تي مشتمل آهي. ناول پهرين باب "موڳو ڇوڪرو" جي نالي سان شروع ٿئي ٿو. ان باب ۾ اهو موڳو ڇوڪرو قطب نما جي سوئي تي سوچڻ لڳي ٿو ۽ سوال ڪري ٿو. هڪ ڪچڙو ذهن سوال ڪري اصل حقيقت تائين پڄڻ جي ڪوشش ڪري ٿو. ٻئي ڳالهه جيڪا نوٽ ڪرڻ جهڙي آهي ته البرٽ

270

آئنسٽائن اسڪول ۾ پنهنجي استادن کي سوالن سان منجهائي وجهي ٿو. اهي سوال جيڪي آلجبرا جي X بابت بہ آهن تہ تاريخ کي رٽو هطي ياد ڪرڻ بابت بہ آهن. پر ان X مان البرٽ کي گھڻو ڪجھ سمجھ ۾ اچي وچي ٿو. پر استاد جيڪي کيس ڪاوڙجي ڪلاس مان ڪڍي ٿا ڇڏنس. ٻيو باب البرٽ جو اسڪول بابت آهي جنهن ۾ سندس والدين کيس سٺي اسڪول ۾ نٿا پڙهائي سگهن. ۽ هي ان سخت ماحول ۾ رهي به نٿو سگهي. خاص كري پڙهائڻ جي حوالي سان استادي پيشي سان وابسط ماڻهن لاءِ هي باب ڏاڍو سيکاريندڙ آهي. سير سفر البرٽ آئنسٽائن کي ڏاڍو پسند هو. جڏهن سندس والدين اٽلي لڏي اچن ٿا تہ هو اٽلي جو سير ڪري ٿو. سياحت جنهن سان به ذهانت وڌي ٿي ۽ ماڻهو نيون شيون ڏسي نئين سوچ اختيار كري ٿو. ٽيون باب البرٽ جي اٽلي جي سير بابت آهي. البرٽ ننڍي عمر ليونار ڊو ڊاونچي جي ٺاهيل پينٽنگ "آخري رات جي ماني" تي ڳالهائيندي چوي ٿو تہ تصوير تمام خوبصورت آهي پر ڊوانچيءَ رنگ كمزور استعمال كيا آهن جيكي ڦٽي ويا آهن. ٻئي جيكا متاثر كندڙ هن ڪتاب ۾ ڳاله آهي اها "يونيورسٽي جا ڏهاڙا" باب ۾ آهي جنهن ۾ دنيا جو عظيم سائنسدان اڌوراڻا ڪپڙا پائي يونيورسٽي ۾ داخلا لاءِ وڃي ٿو. سادگي ۽ نفاست سندس طبعيت جو جز هئي. سترهن سالن جو نوجوان ٿي ڪري کيس پنهنجي ٺاهه ٺوهه طرف ايترو توجمه نه هجڻ حيرت ۾ وجهندڙ ڳالهہ آهي پر اڄ جو اسان جو نوجوان يونيورسٽي ۾ ڪيترا ويس وڳا هر ويلي متى ٿو اهو هر يونيورستي ۾ پڙهندڙ ڄاڻندو هوندو. اسان جي يونيورسٽين ۾ تہ سواءِ ڪپڙا لٽا پائڻ ۽ فيشن ڪرڻ جي علم پر ائڻ ۽ غور فڪر ڪرڻ جو ڪو رواج ئي نہ پئجي سگھيو آھي.

هن جيون ڪٿائي ناول مان هي ڳاله به ظاهر ٿئي ٿي ته البرٽ هر وقت اڪيلائي ۾ رهي ڪري هر پل سوچيندو رهي ٿو. تنها جاين تي وڃڻ يا ويهڻ کيس بي حد پسند هجي ٿو. جتي کيس بهترين نموني سان سوچڻ جو موقعو ملي ٿو. ان عمل سان ئي دنيا کي حير ان ڪندڙ نظريو "اضافيت وارو نظريو" جنم وٺي منظر عام تي اچي ٿو.

هن جيون ڪٿائي ناول کي جتي ترجمو ڪري منظر عام تي آڻڻ هڪ شاندار ڪم اتي هن ڪتاب ۾ اڻ ڳڻيون غلطيون ڪيون ويون آهن. پهرين جيڪا ڳالهه مون کي ڪتاب کڻڻ سان ئي محسوس ٿي اها ته اصل ليکڪ جو نالو ئي نه ڏنو ويو آهي. ٽائيٽل تي سنڌيڪار جو وڏو نالو ڏنل آهي پر اصلوڪي تخليقڪار جو نالونه ڏنل آهي. نه ئي اندر اداري، ترجمي ڪندڙ يا ٻه اکر لکندڙ پاران ئي ڪا اهڙي وضاحت يا نشاندهي ڪئي وئي. جڏهن سنڌيڪار کان پڇيم ته ان ٻڌايو ته گالينا/ گاليشا ان جو مصنف هو. جنهن تي به کيس پڪ نه هئي. ٻئي جيڪا ڳالهه مونکي سمجهم ۾ نه آهي اها هئي ارپنا ۾ لکيل "پنهنجي پهرين تخليق روشني جي نانءُ" ترجمو ڪڏهن به تخليق نه هوندي آهي ته محترم سنڌيڪار ان کي پنهنجي پهرين تخليق حيئن ٿو چوي.

كوڙ ساريون پروف جي غلطين جي كري هن كتاب جي سونهن وڃائي وئي آهي ۽ سمجهڻ ڏاڍي ڏکائي ٿئي ٿي. ترجمي كي مكمل سنڌي نه كيو ويو آهي، الائي ته كيترا انگريزي لفظ مون كي هي كتاب پڙهندي اڳيان گذريا. جڏهن ته انهن لفظن جا سنڌي ۾ تمام پيارا پُرمعنيٰ لفظ اسان وٽ موجود آهن. ان جي باوجود به لائق ترجمي نگار انهن كي نظرانداز كري انگريزي لفظ ڏئي ويو آهي. انهن لفظن ۾ جئين: جينئس، پيٽنٽ،

آفیس، کائونتر، پوست، اسستنت، ډپارتمینت، آفیسر، سوت، ائدریس، فارم، استیت، گد نائیت، وائلن، پیانو، رائل سوسائتی، پارسل، سائیز، کئمیرا، ترد کلاس، فرست کلاس، شرت، هیت، ایکتر، رپورتر، ستی، گیت، بلیک بورد، تینسر وغیره.

سنڌيڪار اردو جا لفظ جهڙوڪ, سيڌو سادو، کوهيل وغيره به آندا آهن. ان سان ائين لڳي ٿو ته سنڌيڪار ڪا تسليم شده لغت نه ڏني آهي. جنهن سان ترجمي جي سنڌي ۾ سونهن متاثر ٿي آهي. باقي نه هن ترجمي پڙهڻ سان نه صرف آئن اسٽائن جي زندگيءَ جي سڀني پهلوئن جي خبر پئجي وڃي ٿي پر کوڙ سارا سبق ملن ٿا ته ماڻهو کي زندگي جي سفر ۾ اڳتي وڌڻ لاءِ يا زندگي جي سفر ۾ ايندڙ مشڪلاتن ۽ مصيبتن جي باوجود ڪيئن اڳتي وڌڻ گهرجي. هن ڪتاب ۾ مون هڪ ڳالهه پڙهي جنهن سان حيراني ٿي ته آئنسٽائن جتي به ليڪچر ڏنو. اهو تختو سنڀالي ڪري انکي ڪيميڪل هڻي ميوزم ۾ محفوظ ڪيو ويو. اسان وٽ الائي ڪيترين شخصيتن جا هٿ اکر ته ٺهيو پر انهن جا ڪتاب به نٿا ڇپرايا وڃن. البرٽ جي زندگي جي حوالي سان هي ناول تمام اهم آهي جيڪو هر ماڻهو کي پڙهڻ گهرجي.

### جرمن ناول Sarrows of Worther

جرمن ادب دنيائي ادب ۾ خاشي اهميت ۽ معياري حثيت رکي ٿو. وري ناول جو ته ان ۾ تمام گھڻو ڌاڪو آهي. ناول يورپي سماجن ۾ گھرو اثر ڇڏين ٿا.

ائين جرمن ادب ۾ جان وولف گوئٽي ديو قامت شخصيت آهي. هو سوشل سائنسدان هجڻ سان گڏ سائنسدان به هو. جنهن ڪيتريون ئي کوجنائون به ڪيون.

سندس ناول The Sorrows of Young Worther جيڪو اردو ۾ مون وٽ داستان غم جي نالي سان موجود آهي. جنهن جو مترجم ڊاڪٽر رياض الحق آهي. هن ناول جا 12 سالن ۾ 30 کان مٿي ڇاپا ان ئي زماني ۾ اچي چڪا هؤندا.

نيپولين بوناپارٽ جيڪو گوئٽي جو هم عصر ۽ دوست به هو. هي ناول نيپولين جو پسنديده ناول هو. گوئٽي سان نيپولين هن ناول تي ڪچهريون ۽ بحث مباحثا ٿيا. هن ناول ان دور ۾ انهيءَ وقت جي پڙهندڙ ۽ خاص ڪري جوانن تي گهڻو اثر ڪيو. روسي ناولن جي شهرت پنهنجي جاءِ تي پر هن ناول جي ڀيٽ ۾ شايد ئي ڪو ناول هجي جنهن پنهنجي سماج تي ايترو سحر طاري ڪيو هجي.

يورپ جي ملڪن اٽلي ۽ ڊينمارڪ ۾ ور ٿر ناول تي پابندي پڻ وڌي وئي ڇو تہ هن ناول جا پڙهندڙ خودڪشيون ڪري رهيا هئا.

ناول جا مرڪزي ڪردار ور ٿر, ان جو دوست ولهيلم ۽ شارلوٽ عورت جنهن جي عشق ۾ ور ٿر وڃائجي پاڻ وڃائي ڇڏي ٿو. هي ناول ايڏو تہ

مقبول ٿيو جو مک ڪردار ور ٿر جا ڪپڙا، بليو ٽل ڪوٽ، هينڊي واسڪوٽي، ٽرائوزر يعني ان جو سڄو آئوٽ لوڪ، شارلوٽ هيروئن جا اسڪيچز ۽ ور ٿر جي نالي سان پرفيوم به عام جام ٿي ويا ۽ لباس فيشن طور استعمال ٿيڻ لڳو. هي سڄو ناول خطن تي مشتمل آهي. ناول جو مک ڪردار محبت ۾ ناڪام ٿي پنهنجي يار ولهيلم کي خط لکي پنهنجي ڏکن سورن جو داستان سڻائي ٿو.

گوئٽي مطابق: "جڏهن مون هي ناول لکيو ته منهنجي دل تان سارو ٻوجهه لهي ويو هو. پر منهنجا دوست افساني کي حقيقت ۾ بدلائڻ ضروري تا سمجهن. ور تر جيڪي خط لکي ٿو انهن ۾ هو پنهنجي وارتا بيان ڪندو رهي ٿو. ولهيلم انهن جا ڪي به جواب نه ڏئي ٿو. ناول جي هيروئن شارلوٽ ڪنهن ٻئي سان شادي ڪري پنهنجي جڳ ۾ جيئي ٿي پر عذاب ۾ ور تر هجي ٿو.

ڊاڪٽر رياض الحسن هن ناول ۽ گوئٽي جي زندگي جي پس منظر ۾ پنجاهہ صفحن جو مقدمو لکيو آهي. جنهن کي پڙهڻ کان پوءِ گوئٽي جي پوري زندگي سمجه ۾ اچي وڃي ٿي.

سوانح نگارن جو چوڻ آهي ته گوئٽي جي ذاتي زندگي جي ڇٽي جملڪ جيئن "ورٿر" ۾ نظر اچي ٿي ايتري ڪنهن ئي تصنيف ۾ موجود ناهي. هڪ هڪ واقعي جو تفصيل آهي.

شارلوٽ گوئٽي جي حقيقي محبوبہ هئي. ور ٿر جو ڪردار پنهنجو گوئٽي جو آهي. گوئٽي شارلوٽ جو پنهنجي آتم ڪتا ۾ به ذڪر ڪيو آهي. جرمن سوانح نگار پروفيسر نريڊن ٽال جو چيو آهي ته "گوئٽي عورتن جي

ميل جول ۽ دوستي کي وقتي تصور ڪندو هو ۽ انهن ۾ قاسط کان ڊجندو هو. "هو. اهوئي ڊڄ هن جي زندگيءَ جو وڏو خوف ٿي ويو هو."

بهرحال اسان وٽ هتي محبت يا غم جي موضوع تي ڪو ناول اچي ٿو تہ سنڌي اديب ڪاوڙجي پون ٿا. محبت تي ڇو ٿا لکو؟ هي جرمن ناول هڪ ناڪام محبت جي ڪهاڻي آهي. جنهن جي پڄاڻي ور ٿر جي پاڻ کي گولي هڻي آتم هتيا ڪرڻ سان ٿئي ٿي.

هي ناول 1773ع ۾ لکيو ويو هو ۽ بعد ۾ جڏهن ڇپيو ته هن جا پڙهندڙ به ڏک جو داستان بڻجي آپگهات ڪرڻ لڳا، جنهن کي ورٿر افڪيٽ چئجي ٿو.

آخري ڳالهه: گوئٽي اهو پهريون يورپي ڏاهو شخص هو. جنهن اوڀر ڏانهن اوله جي تعصب کي گهٽ ڪرڻ جون ڪوششون هيون. گوئٽي انسان دوستي جو نمائيندو هو ۽ ان جي بي شمار شهرت بابت چيو وڃي ٿو ته "گوئٽي تي جيترا ڪتاب لکيا ويا آهن، انهن جي فهرست ئي لکي وڃي ته اها ٻه هزار صفحن کان مٿي ٿي ويندي ۽ اهڙو اعزاز اڄ ڏينهن تائين ڪنهن به مصنف کي حاصل نه ٿيو آهي.

گوئٽي جو ٻيو ناول جيڪو منھنجي لائبريري ۾ موجود آھي اھو ولھيلم ماسٽر آھي. جنھن تي ٻئي ڀيري لکندس. مختصر ھن ناول لاءِ اھو چوندس تہ گوئٽي جو ھي ناول بہ ھن جي ڪلاسيڪل نظر جو آئينو آھي. ھن ناول ۾ ھڪ نوجوان جي ڪردار جي ارتقا ڏيکاري وئي آھي. ناول ۾ علم ۽ عقل جون اھي ڳالھيون آھن جي پڙھي ماڻھو دنگ رھجيو وڃي.

## دوستو ئيفسڪي جي اڇين راتين جي روئيداد

White Nights ناول بابت كى ڳالهيون

هي دوستو ئيفسڪي جي شروعاتي دؤر جو ناول آهي. جنهن ۾ جوانن جي جذبن ۽ خوابن ۽ زندگي جي حقيقي پهلوئن جا حسين عڪس آهن. دوستوئيفسڪي سدائين زار شاهيءَ جي سماج، ان وقت جي نا انصافي، برائين، ان سيڪيورٽي ۽ ٻهروپي کي بي نقاب ڪرڻ سان گڏو گڏ انساني ويڳاڻپ ۽ من جي سائنس جو چٽ چٽيو آهي. جيڪو اوهان کي هن ناول "بي رنگ راتيون" ۾ ملي ٿو.

#### белые ночи

بي رنگ راتيون دوستو وسكي جو 1848ع ۾ ڇپيل كتاب آهي. جنهن جا ڇه حصا آهن. پهريون حصو پهرين رات جي نالي سان آهي. پهرين رات عن ۾ ليكك پيٽرسبرگ جي شهر جي گهٽين ۾ رات جي تجربي جو ذكر كيو آهي. هو رات جو رنگ ڏسندي هك ڇوكري سان ملي ٿو جنهن كي كوئي اجنبي تنگ كري رهيو هوندو آهي. هو ان كي هن كان بچائي ٿو ۽ ان سان پنهنجا احساس ونڊي ٿو. ان كر دار جو نالو ناستينكا آهي. پئي رات : كهاڻي ضمير غائب ۾ ٻڌايل آهي ۽ هيرو، ناستينكا سان ملط جو وقت ركي ٿو ۽ هك ٻئي سان خيالن جي ڏئي وٺ كن ٿا. جيتوڻيك ملط جو وقت ركي ٿو ۽ هك ٻئي سان خيالن جي ڏئي وٺ كن ٿا. جيتوڻيك هن ناول جو بيانيو/اظهار تمام گهڻو سادو سودو ۽ سنهجهو آهي. دوستو وسكي عورت جي وهم، بي قراري، خيال جي اڏام، ديوانگي، دل فريبي ۽ بيوقوفي كي چٽڻ جي ڪوشش كئي آهي.

ناول جي هيروئن پنهنجي اڳئين عاشق سان به پيار جا پيچ اڙ ايون ويٺي آهي، جيڪو اوچتو هن کي بنا ڪنهن سبب جي ڇڏي وڃي ٿو.

ناول جو هيرو هن جي محبت ۽ هن جي بيوفائي تي وچ وارو همدردي جو ڪردار ادا ڪري ٿو. اهو هڪ اڪيلو ماڻهو آهي. جنهن جو ڪوئي دوست ناهي. نه ئي هن جي زندگيءَ ۾ ڪي واقعا رونما ٿيا آهن. هو رڳو سينٽ پيٽرسبرگ شهر جي عمارتن جي روح ۽ جسمن کي ڄاڻي ٿو.

هو سج جي روشني کان لڪندو رهي ٿو. رات جي وقت شهر جي هر گهٽيءَ ۾ گهمندو، رولندو ۽ پنهنجي خالي پڻي کي پنهنجي ڪردارن ۾ چٽيندو ۽ لاهيندو رهي ٿو.

هي ناول هڪ اهڙي مهم جوئي آهي. جيڪا چئن رنگين راتين تي مشتمل آهي.

هن ناول ۾ سينٽ پيٽرسبرگ شهر جي زندگيءَ جا رنگ دوستوئيفسڪي پنهنجي ڏانءُ سان ڀريا آهن. هڪ نوجوان خواب ڏسندڙ ۽ سپنا سرجيندڙ جو ڪردار رنگين راتين جو مک ڪردار آهي. جيڪو جنهن ڇوڪري سان پيار ڪري ٿو ان اڳيان پنهنجو عڪس/ اندر اوري ٿو.

#### A Belkin اي بيلكن لكي تو:

However, this intial period of the writer's literary career was burtaly cut shot by an event that spilt his life in to two halves.

دوستوئيفسڪي توڻي جو پنهنجي شروعاتي زماني ۾ هي ناول لکيو. پر ان جي باوجود به هو ڏيکاري ٿو تہ ڪيئن هڪ سونهرا سپنا سرجيندڙ کي هن گهٽ واري ماحول ۾ نہ چاهيندي به پاڻ کي تباهه ڪرڻو پوي ٿو. جڏهن ته ولگر حقيقتون کي فروغ ڏنو وڃي ٿو.

بي رنگ راتيون ناول جا ڪردار هيرو ۽ هيروئن جي ذاتي خوشي کي بحال ڪرڻ رڳو عجيب ۽ دلڪش خوشي آهي.

# جیون نامو هوش محمدیتی

#### جنم

جمع جي تاريخ: 8 مئي 1986ع جمعو جنم ڀومي: باڊه ضلعو لاڙڪاڻو پيءُ جو نالو: حاجي نظام الدين ڀٽي ماءُ جو نالو: شهزادي خاتون ڏنگراچ

#### كرت:

استاد/تعليمدان

#### لكره جي شروعات:

1995ع سان كان. عوامي آواز جي جوت صفحي ۾.

#### تعليم:

بي ايس سي (كيمسٽري), ايم اي (سنڌي ادب), بي ايڊ, ايم بي اي (ايڇ آر), ايم فل (سنڌي ادب) پي ايڇ ڊي (هلندڙ) پي ايڇ ڊي مقالي جو موضوع: شاه لطيف جي كلام ۽ شيخ اياز جي شاعريءَ جون فكري آراڌايئون

#### ادبي سڃاڻي:

اسڪالر ڪهاڻيڪار ناول نگار نقاد, ايڊيٽر ۽ شاعر.

#### ڇپيل ڪتاب:

انگن جي راند (كهاڻيون) 2010ع سنڌي ويا كرڻ (گرامر) 2014ع پوپٽ ڏاڍا پيارا آهن (ٻارن لاءِ شاعري) 2016ع ڀٽائي جو عشق (ناول) 2017ع كوءِ ڳنڍيندڙ هوءِ (كهاڻيون) 2018ع بي رنگ راتيون (ناول\_ترجمو) 2022ع سنڌي افسانوي ادب جو رسول (تحقيق) 2023ع رسول ميمڻ جون كهاڻيون (ترتيب/تحقيق) 2023ع

#### ادارا سازي:

ورلد ناليج پبلك هاءِ اسكول باده (باني ميمبر)
سقلتا اسكولنگ سستم باده (باني)
سقلتا اسكولنگ سستم ميهڙ (باني)
پاك جرمن اسكول حيدر آباد برانچ (باني)
هفتيوار سجا كي باده (اخبار) (باني)
سقلتا پبليكيشن حيدر آباد (باني)
ورلد ناليج پبلك اسكول سيهڙ (باني)
ورلد ناليج ووكيشنل ائند كمپيوٽر سينٽر باده (باني)

# سنڌ سلامت

#### sindhsalamat.com

سنڌ سلامت جو مشن ۽ مقصد سنڌي ٻوليءَ جي ڊجيتلائيزيشن ۽ پکيڙ کي وسيع ڪرڻ آهي ۽ پڻ دنيا سان گڏ سندس رفتار سان هلڻ جو سانباهو آهي، ڇو تہ تاريخ هميشہ انهن قومن جو احترام ڪيو آهي جن پنهنجي علمي سرمائي جي حفاظت ڪئي آهي. سنڌ سلامت پڻ پنهنجي ٻوليءَ جي بقاء خاطر سنڌي ٻوليءَ ۾ لکيل قيمتي ۽ ناياب ورثي کي ضايع ٿيڻ کان بچائڻ ۽ ان کي نہ رڳو محفوظ رکڻ پر پنهنجي اديبن، ليکڪن، محققن ۽ شاعرن جي علم، هنر ۽ تخليقن محفوظ رکڻ پر پنهنجي اديبن، ليکڪن، محققن ۽ شاعرن جي علم، هنر ۽ تخليقن کي ڊيجيٽلائيز ڪندي دنيا جي ڪنڊ ڪڙچ ۾ موجود سنڌين تائين مفت ۾ آسانيءَ سان پهچائڻ جو عزم ڪيو آهي.

اسان جي خواهش هئي ته سنڌي مواد تي مشتمل هڪ اهڙوڪتاب گهر قائم ڪجي جتي هر موضوع تي مشتمل ڪتاب موجود ملن. ڪتابن کي ڳولڻ ۽ ڊائونلوڊ ڪرڻ آسان هجي ۽ اينڊرائيڊ سميت آئي فون يا ونڊوز آپريٽنگ سسٽم سميت هر قسم جي ڊوائيس تي آساني سان آن لائين پڻ پڙهي سگهجي.

۽ اهو سڀ "سنڌ سلامت ڪتاب گهر" ذريعي ئي ممڪن ٿي سگهيو. اميد تـ سنڌ سلامت ڪتاب گهر ذريعي سموري دنيا ۾ موجود سنڌي نـ صرف ڀرپور لاڀ حاصل ڪندا پر سنڌ سلامت ڪتاب گهر کي وڌيڪ فائديمند بنائڻ لاءِ پنهنجو پورو ساٿ نڀائيندا.

#### books.sindhsalamat.com

سنڌ سلامت ڪتاب گهر جي اينڊرائيڊ اپليڪيشن پلي اسٽور جي هن لنڪ تان ڊائونلوڊ ڪريو:

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.sindhsalamat.book





هوش محمد ڀٽي سان منهنجو اڪثر اهو بحث ٿيندو آهي تد سنڌي ناول اڃا جديديت جي دڳ تي رسيو ئي ڪونهي! سنڌي ادب مان تنقيد جي ختم ٿيڻ ڪري سنڌي ناول دنيا جي ادب ۾ گهڻو پوئتي بيٺل آهي. سنڌي ناولن تي هروڀرو جي تعريف جام لکي ٿي وڃي، جڏهن تد ان جي ڀيٽ ۾ اڻ ڏري تنقيد ڪرڻ وارو ڪو ورلي ملي ٿو. هن اهڙي غير ادبي ماحول واري دور ۾ جي سنڌي ادب ۾ خاص طور تي سنڌي ناول جي حوالي سان سگهارا تجزيا ڪو لکي رهيو آهي تد اهو هوش محمد يٽي ئي آهي. هوش محمد جا سنڌي ناولن تي تجزيا پڙهڻ کان پوءِ اوهان کي بد ان ڳاله جي پڪ پوندي تد اڃان مور سارا مئا ناهن. سنڌي ناولن تي تنقيد، اصلاح جا سمورا در بند ناهن ٿيا هوش محمد جي تجزين ۾ هڪ عنصر اهو به شامل رهيو آهي تد هي ايمانداري سان پنهنجي ادبي راءِ ڏيندو آهي.

سارنگ چانڊيو



86